
�O���O��� A 
 ��
�oפo���

�AU��O-�O�O��O����� �U��A�

№ 3 (31)

2025



�O���O���A
 ����O�O��


Кострома 
2025

vestnik.cerkov.ru

�AU��O-�O�O��O����� �U��A� 

№ 3 (31) / 2025

5.11.1. Теоретическая теология
5.11.2. Историческая теология
5.11.3. Практическая теология



И 76  Ипатьевский вестник: научно-богословский журнал / Церковный науч-
но-исследовательский центр Костромской митрополии. — Кострома, 
2025. — № 3 (31). — 2025. — 216 с.: ил.
Журнал рекомендован ВАК Минобрнауки России для публикации научных работ, отражаю-
щих основное содержание кандидатских и докторских диссертаций по следующим научным 
специальностям:
5.11.1  — Теоретическая теология (теология),
5.11.2  — Историческая теология (теология),
5.11.3  — Практическая теология (теология).

ISSN 2309-5164  © Костромская митрополия, 2025

Адрес редакции и издательства: 
156000, г. Кострома, ул. Симановского, 26/37 
Тел.: (4942) 354051. Факс: (4942) 316473. 
E-mail: vestnik44@mail.ru 
Официальный сайт «Ипатьевского вестника» 
vestnik.cerkov.ru

УДК 281.93 
ББК 86.372 
 И 76

ИПАТЬЕВСКИЙ ВЕСТНИК 
НАУЧНО-БОГОСЛОВСКИЙ ЖУРНАЛ 

КОСТРОМСКОЙ МИТРОПОЛИИ

Учредитель 
Православная религиозная организация-учреждение 
«Церковный научно-исследовательский центр Костромской митрополии» 

Электронные версии статей размещаются в научной электронной 
библиотеке elibrary.ru, на ресурсе cyberleninka.ru и индексируются в Рос-
сийском индексе научного цитирования (РИНЦ). 

Издание зарегистрировано Управлением Федеральной службы 
по надзору в сфере связи, информационных технологий и массовых ком-
муникаций по Костромской области ПИ № ТУ44-00304 от 28.05.2018 г. 
Подписной индекс ПР 958 в каталоге «Подписные издания: Официальный 
каталог Почты России».

Издание входит в Общецерковный перечень рецензируемых изданий, 
в которых должны публиковаться результаты исследований соискателей 
церковных ученых степеней доктора богословия, доктора церковной исто-
рии и кандидата богословия.

Перепечатка допускается по согласованию с редакцией. Ссылка 
на журнал «Ипатьевский вестник» обязательна. Редакция не всегда раз-
деляет мнение авторов.



I 83 Ipatievsky vestnik. Bulletin of theological studies / Ecclesiastical Research 
Center of the Kostroma Metropolia. — Kostroma, 2025. — № 3 (31). — 
2025. — 216 р.
The peer-reviewed academic journal is recommended by the Higher Attestation Commission 
of the Ministry of Education and Science of Russian Federation for the publication of scientific 
content of theses for the degrees of Candidat of Sciences and Doctor of Sciences in the following 
scientific specialisations:
5.11.1  — Theoretical theology (theology),
5.11.2  — Historical theology (theology),
5.11.3  — Practical theology (theology).

ISSN 2309-5164  © Kostroma Metropolia, 2025

Editorial address and publishing: 
156000, Kostroma, ul. Simanovskogo, 26/37 
Tel.: (4942) 354051. Fax: (4942) 316473 
E-mail: vestnik44@mail.ru 
Website «Ipatievsky vestnik» 
vestnik.cerkov.ru

IPATIEVSKY VESTNIK 
BULLETIN OF THEOLOGICAL STUDIES 

OF KOSTROMA METROPOLIA 

Founder 
Orthodox Religious Organization-The Church Research Center of the 
Kostroma Metropolia 

On-line versions of the articles are posted in the scientific digital library 
elibrary.ru and on the web-site cyberleninka.ru, indexed in the Russian Science 
Citation Index (RSCI). 

The edition is registered by the Department of the Federal Service for 
supervision of communications, information technology and mass media for 
the Kostroma region ПИ № ТУ44-00304 от 28.05.2018 г. Subscriptional index 
ПР958 in the catalog «Subscription Publications: Russian Post Official Direc-
tory».

The edition is included into The Churchwide list of the reviewed publica-
tions in which the main scientific results of theses for a degree of the doctor of 
divinity, for a degree of the doctor of church history, for a degree of the candi-
date of theology have to be published.

Reprints permitted by agreement with the editorial board. Link to the 
journal «Ipatievsky vestnik» is obligatory. The editors do not always share the 
authors’ opinion.

UDC 27-1 281.93 
 I 83



4

РЕДАКЦИЯ ЖУРНАЛА
Главный редактор

Митрополит Костромской и Нерехтский Ферапонт 
(Кашин Дмитрий Витольдович), кандидат богословия

Редакционный совет
1. Священник Георгий Андрианов, кандидат богословия (председатель).
2. Едошина Ирина Анатольевна, доктор культурологии, профессор, Костромской 

государственный университет.
3. Архимандрит Сергий (Акимов), доктор богословия, профессор Минской духов-

ной академии (Республика Беларусь).
4. Протоиерей Алексий Марченко, доктор исторических наук, доктор церковной 

истории, Общецерковная аспирантура и докторантура им. святых равноапос-
тольных Кирилла и Мефодия.

5. Игумен Арсений (Соколов), доктор богословия, профессор, Николо-Угрешская 
духовная семинария.

6. Шкаровский Михаил Витальевич, доктор исторических наук, профессор, 
Санкт-Петербургская духовная академия.

7. Протоиерей Владимир Башкиров, доктор богословия, профессор, Институт 
Теологии Белорусского государственного университета (Республика Беларусь).

8. Мартинович Владимир Александрович, доктор богословия, кандидат социо-
логических наук, доцент, Минская духовная академия (Республика Беларусь).

9. Священник Павел Бочков, доктор богословия, кандидат юридических наук,  
Кузбасская духовная семинария.

10. Белов Андрей Михайлович, доктор исторических наук, профессор, председатель 
регионального отделения Российского исторического общества, Костромской 
государственный университет.

11. Лебедев Юрий Владимирович, доктор филологических наук, профессор, Кост-
ромской государственный университет.

12. Яковлев Виталий Юрьевич, доктор философских наук, профессор, Костромской 
государственный университет.

13. Архимандрит Августин (Никитин), кандидат богословия, доцент, Санкт-Пе-
тербургская духовная академия.

14. Гронский Александр Дмитриевич, кандидат исторических наук, доцент, Мин-
ская духовная академия, сотрудник РАН (Республика Беларусь).

15. Игумен Петр (Ерышалов), наместник Свято-Троицкого Ипатьевского монасты-
ря, член Синодальной богослужебной комиссии.

16. Священник Андрей Андрианов, кандидат богословия (зам. главного редактора).
17. Жигалов Михаил Иванович (ответственный редактор).



5

EDITORS OF THE JOURNAL
Editor-in-chief

Mitropolitan of Kostroma and Nerekhta Ferapont 
(Kashin Dmitry Vitoldovich), candidate of Theology

Editorial board
1. Priest Georgii Andrianov, candidate of Theology (Chairman).
2. Edoshina Irina Anatolyevna, Doctor of Culturology, professor, Kostroma state uni-

versity.
3. Archimandrite Sergey (Akimov), Doctor of Theology, professor of the Minsk Theo-

logical Academy (Republic of Belarus).
4. Archpriest Alexy Marchenko, Doctor of History, Doctor of Church History, Sts Cyril 

and Methodius’ Church Post-Graduate and Doctoral School.
5. Hegumen Arseniy (Sokolov), Doctor of Theology, professor, Nikolo-Ugreshskaya 

theological seminary.
6. Shkarovsky Mikhail Vitalievich, Doctor of History, professor, St. Petersburg theologi-

cal academy.
7. Archpriest Vladimir Bashkirov, Doctor of Theology, Professor, Institute of Theo logy 

of the Belarusian State University (Republic of Belarus).
8. Martinovich Vladimir Alexandrovich, Doctor of Theology, candidate of sociolo gical 

sciences, associate professor, Minsk Theological Academy (Republic of Belarus).
9. Priest Pavel Bochkov, Doctor of Theology, candidate of Law, Kuzbass theological 

seminary.
10. Belov Andrey Mikhailovich, Chairman of the regional office of the Russian Historical 

Society, Kostroma state university.
11. Lebedev Yuriy Vladimirovich, Doctor of Philology, professor, Kostroma state univer-

sity.
12. Yakovlev Vitaly Yurievich, Doctor of Philosophy, Professor, Kostroma State University.
13. Archimandrite Augustine (Nikitin), candidate of Theology, associate professor, 

St. Petersburg Theological Academy.
14. Gronskiy Aleksandr Dmitrievich, candidate of History, associate professor, Minsk 

Theological academy, fellow of the RAS (Republic of Belarus).
15. Igumen Petr (Erishalov), abbot of Holy Trinity Ipatievsky convent, a member of the 

Synodal Liturgical commission.
16. Priest Andrey Andrianov, candidate of Theolog (Deputy Chief Editor).
17. Zhigalov Mikhail Ivanovich (executive editor).



ИЗДАЕТСЯ ПО БЛАГОСЛОВЕНИЮ 
ЕГО ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕНСТВА, 
ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЕЙШЕГО 

Ф Е Р А П О Н Т А, 
МИТРОПОЛИТА КОСТРОМСКОГО И НЕРЕХТСКОГО 

Одобрено Синодальным отделом 
по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ



7

ОГЛАВЛЕНИЕ
БИБЛЕИСТИКА
Карелина Л.А.

Лекции по Евангельской истории протоиерея Александра 
Васильевича Горского: изменения, внесенные в первую часть 
курса: до выхода Иисуса Христа на общественное служение  . . . . . . . . .  11

БОГОСЛОВСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ
Жигалов М.И.

Богословская система протоиерея Феодора Голубинского  . . . . . . . . . . .  28
Калашников Д.С.

Истоки опытно-психологических идей в богословии мученика 
Иоанна Попова  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  55

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ
Митрополит Ферапонт (Кашин)

Небесный покровитель благоверного великого князя Александра 
Невского: мнения исследователей и новая гипотеза  . . . . . . . . . . . . . . . .  73

Епископ Иоасаф (Вишняков) 
Церковное служение архиепископа Михаила (Мудьюгина) 
по материалам архива Вологодского епархиального управления  . . . . .  87

Пиляк С. А.
Особенности планировочного решения Нового города Свято-
Троицкого Ипатьевского монастыря  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97

Пискарев Д.П.
Влияние православных молодежных лагерей на личностное, 
социальное и духовное развитие детей и подростков  . . . . . . . . . . . . . .  112

Священник Павел Бочков
Памятные медали РПЦЗ в честь 1000-летия Крещения Руси, 
300-летия явления иконы Пресвятой Богородицы «Всех скорбящих 
радосте» (1988) и прославления святителя Иоанна Шанхайского 
и Сан-Францисского (1994)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  124



8

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Священник Георгий Андрианов
Участие маршала А.М. Василевского в Первой мировой войне 
и в Гражданской войне в России  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  142

Майоров А.Д., Майорова Н.С.
Русская Православная Церковь и Русско-японская война 
1904–1905 гг. (по материалам «Костромских епархиальных 
ведомостей»)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160

АРХЕОЛОГИЯ СВЯТЫНИ
Авдеев А.Г.

К вопросу об эволюции древнейшего участка некрополя Троице-
Сергиева монастыря в начале XV – первой трети XVII в.  . . . . . . . . . . . .  171

ПЕРСОНАЛИИ
Клейн Э. Г., Чугунов Е. А. 

Православный воин, патриот, созидатель: светлой памяти генерал-
майора Николая Волкова  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  198

НАУЧНАЯ ЖИЗНЬ
Презентация научных изданий  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  209



9

ТABLE OF CONTENTS

BIBLICAL STUDIES
Karelina L.А.

Lectures on Gospel History by Archpriest Alexander Vasilievich Gorsky: 
changes made in the first part of the course: before Jesus Christ went 
out into public ministry  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  11

THEOLOGICAL STUDIES
Zhigalov M.I. 

The theological system of archpriest Feodor Golubinsky  . . . . . . . . . . . . . . .  28
Kalashnikov D.S.

The origins of experimental psychological ideas in the theology of the 
martyr Ioann Popov  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  55

CHURCH-HISTORICAL STUDIES
Metropolitan Ferapont (Kashin)

Heavenly patron saint of the blessed grand duke Alexander Nevsky: 
opinions of researchers and a new hypothesis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73

Bishop Joasaph (Vishnyakov)
The Church ministry of Archbishop Mikhail (Mudyugin) based on the 
materials of the Vologda Diocesan Administration Archive  . . . . . . . . . . . . .  87

Pilyak S. A. 
Features of the planning solution of the New city of the Holy Trinity 
Ipatievsky monastery  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97

Piskarev D.P. 
The influence of Orthodox camps on the personal, social and spiritual 
development of children and adolescents  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  112

Priest Pavel Bochkov
Commemorative medals of the Russian Orthodox Church Outside 
of Russia in honor of the 1000th anniversary of the Baptism of Russia, 
the 300th anniversary of the appearance of the icon of the Holy Mother 
of God "Joy of All Who Sorrow" (1988) and the glorification of St. John 
of Shanghai and San Francisco (1994)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  124



Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Priest Georgy Andrianov 
Marshal A.M. Vasilevsky's participation in the First World War and the 
Russian Civil War  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  142

Mayorov A.D., Mayorova N.S. 
The Russian Orthodox Church and the Russian-japanese war of 1904–
1905 (based on the materials of the Kostroma eparchial news)  . . . . . . . . .  160

ARCHAEOLOGY OF THE SANCTUARY
Avdeev A. G. 

On the queston of evolution of the oldest area of the necropolis 
of the Trinity-St.Sergiev monastery in the early 15th – fist third 
of the 17th century . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  171

PERSONNEL
Klein E. G., Chugunov E. A. 

Orthodox soldier, patriot, creator: to the blessed memory of major 
general Nikolai Volkov  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  198

THE SCIENTIFIC LIFE
Presentation of scientific publications . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  209



11

Научная статья 
УДК 22.09(075)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–3–11–27
EDN: VPZVUG

ЛЕКЦИИ ПО ЕВАНГЕЛЬСКОЙ ИСТОРИИ 
ПРОТОИЕРЕЯ АЛЕКСАНДРА ВАСИЛЬЕВИЧА 

ГОРСКОГО: ИЗМЕНЕНИЯ, ВНЕСЕННЫЕ 
В ПЕРВУЮ ЧАСТЬ КУРСА: ДО ВЫХОДА ИИСУСА 

ХРИСТА НА ОБЩЕСТВЕННОЕ СЛУЖЕНИЕ

Карелина Любовь Альфредовна,
Православный Свято- Тихоновский гуманитарный университет, Москва, 

Россия, Karelina.lyub@yandex.ru

Аннотация. В этом году исполняется 150 лет со вре-
мени кончины выдающегося уроженца Костромы, вы-
пускника Костромской духовной семинарии протои-
ерея Александра Васильевича Горского, профессора 
Московской духовной академии, доктора богословия. 
С 1833 по 1862 год он возглавлял кафедру церковной 
истории, а затем, после назначения на должность рек-
тора, перешел на кафедру догматического богосло-
вия. Несмотря на высокую оценку роли Горского в от-
ечественном академическом образовании и научных 
исследованиях, его наследие остается малоизученным. 
Особенное место среди его трудов занимает история 
Евангельского и Апостольского времени. Конспекты 
лекций по этому предмету были опубликованы впервые 
его учеником Сергеем Константиновичем Смирновым 
в 1883 году по авторским записям, относящимся к нача-
лу его преподавательской деятельности. Однако в отде-
ле рукописей Российской государственной библиотеки 
есть и более поздние варианты его чтений Евангельской 
истории, но в записи других лиц. Анализ вводных лек-
ций А. В. Горского по церковной истории показал, что его 
концепция этой дисциплины, частью которой являет-
ся Евангельская история, меняется в начале 40-х годов. 

© Карелина Л.А., 2025.

БИБЛЕИСТИКА

Карелина Любовь 
Альфредовна,
Православный 
Свято-Тихоновский 
гуманитарный 
университет
/
Karelina Lyubov Alfredovna,
St.Tikhon  Orthodox 
University

Ипатьевский вестник. 2025. №3 (31). С. 11–27
Ipatievsky vestnik. 2025. № 3 (31). Р. С. 11–27



12

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Было предпринято сравнение поздних рукописных лекций по Евангельской истории 
с опубликованным вариантом, а выявленные изменения соотнесены с особенностями 
церковно- исторической концепции 40-х годов. В предлагаемой публикации представ-
лены результаты проведенных исследований, в которых раскрываются существенные 
изменения, сделанные автором в публикуемой первой части Евангельской истории, 
по архивным материалам, датированным 1846 годом.

 Ключевые слова: Евангельская история, богословие истории, мессианские про-
рочества

Для цитирования: Карелина Л. А. Лекции по Евангельской истории протоиерея 
Александра Васильевича Горского: изменения, внесенные в первую часть курса: до вы-
хода Иисуса Христа на общественное служение // Ипатьевский вестник. 2025. № 3. 
С. 11–27 https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3–11–27

BIBLICAL STUDIES
Scientific article

LECTURES ON GOSPEL HISTORY BY ARCHPRIEST 
ALEXANDER VASILIEVICH GORSKY: CHANGES MADE 
IN THE FIRST PART OF THE COURSE: BEFORE JESUS 

CHRIST WENT OUT INTO PUBLIC MINISTRY
Karelina Lyubov Alfredovna,

St. Tikhon Orthodox University, Moscow, Russia,
Karelina.lyub@yandex.ru

Abstract. This year marks the 150th anniversary of the death of a prominent native of 
Kostroma, Archpriest Alexander Vasilievich Gorsky — a professor at the Moscow Theological 
Academy, Doctor of Theology. From 1833 to 1862 he was the head of the chair of church his-
tory, and then, after his appointment as rector, he moved to the chair of dogmatic theology. 
Despite the high appreciation of Gorsky's role in national academic education and research, 
his legacy remains understudied. The history of the Evangelical and Apostolic times occupies 
a special place among his works. Lecture notes on this subject were published for the first 
time by his pupil Sergei Konstantinovich Smirnov in 1883, according to the author's notes 
relating to the beginning of his teaching career. However, the manuscripts department of the 
Russian State Library has later versions of his readings of the Gospel story, but in recordings 
by other persons. An analysis of A. V. Gorsky's introductory lectures on church history has 
shown that his conception of this discipline, of which Gospel history is a part, changes in the 
early 40s. A comparison of the late manuscript lectures on Gospel history with the published 
version was undertaken, and the changes identified were correlated with the peculiarities of 
the church- historical concept of the 40s. The proposed publication presents the results of the 
research conducted, revealing the significant changes made by the author in the published 
first part of the Gospel History, based on archival materials dating back to 1846.

Keywords: Gospel story, theology of history, messianic prophecies
For citation: Karelina L. А. Lectures on Gospel History by Archpriest Alexander 

Vasilievich Gorsky: changes made in the first part of the course: before Jesus Christ 
went out into public ministry // Ipatievsky vestnik. 2025. № . 3. Р. 11–27 (In Russian). 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3–11–27



13

Карелина Л. А. Лекции по Евангельской истории протоиерея Александра Васильевича Горского: изменения,..

Обстоятельства чтений лекций по Евангельской истории 
А. В. Горского и история публикаций
Александр Васильевич Горский возглавлял в МДА кафедру церковной 

истории на протяжении 30 лет: с начала своего академического служения 
в 1833 году до назначения на должность ректора в 1862 году. До 40-х годов 
он читал полный курс церковной истории: библейскую и всеобщую, а также 
церковные древности (учения, богослужения, постановлений). В 1840 году в са-
мостоятельный предмет в МДА было выделено каноническое право (раздел 
древностей о церковных постановлениях), в 1844 году — библейская история, 
а в конце 50-х — русская церковная история. В последние годы служения на ка-
федре церковной истории А. В. Горский преподавал только раздел всеобщей 
истории. Особенное внимание он уделял истории учения и параллельно со-
бирал материалы, которые впоследствии легли в основание самостоятельного 
изучения литургики в МДА.

Согласно Уставу 1814 года церковная история относилась к богословским 
дисциплинам, а учебными пособиями по ней были «Начертания церковно- 
библейской истории» свт. Филарета (Дроздова) и «Начертания церковной 
истории» свт. Иннокентия (Смирнова). Именно на них, прежде всего, опирал-
ся в построении своего курса начинающий преподаватель. Его лекционный 
курс также представляет собой целостное изложение дисциплины, пожалуй, 
последнее в отечественной практике преподавания церковной истории Сино-
дального периода.

В тоже время в начале своей преподавательской деятельности Александр 
Васильевич испытал некритичное увлечение идеями современной западной 
церковно- исторической науки. В ранних конспектах 30-х годов он отводит ис-
ключительное место в историографии сочинению протестантского церковно-
го историка А. Неандера «Общая история христианской религии и церкви», 
которое называет «важным руководством» 1. Архим. Филарет (Гумилевский) 
критиковал своего младшего коллегу за отвлеченные умозрения, истекающие, 
по его мнению, «из болота рационалистического, гностического, шлейерма-
херовского, неандеровского», сетуя, «но и крепко запустил в тебя когти волк 
немецкий, конечно без твоего ведома. … Ты сам, не зная, делаешься апостолом 
духа чуждого» 2.

Ученики А. В. Горского оценивали степень влияния А. Неандера на А. В. Гор-
ского в целом и, в частности, в чтениях по Евангельской истории по-разному. 
Петр Симонович Казанский, слушавший его курс в 1841 году, передает слова 
Александра Васильевича о том, что «им [Неандером] нельзя не пользоваться…, 
только нужно отсекать его пристрастные суждения и проверять некоторые из-
вестия, которые можно объяснить совсем иначе, чем объясняет их Неандер» 3. 

1 Горский А. В., прот. Ветхозаветная история — лекции (с дополнениями) (1830–1840) // ОР РГБ. 
Ф. 78. Картон 4. Ед. хр. 1. Л. 7 оборот.

2   А. В. Горский в начале своей профессорской деятельности по письмам Филарета, архиеписко-
па Черниговского // Душеполезное чтение. 1896. №  9. С. 323.

3 Казанский П. С. Воспоминания о А. В. Горском / Прот. А. В. Горский в воспоминаниях о нем 
Московской Духовной Академии в 25-ю годовщину со дня его смерти. С приложением неиз-
данных бумаг из архива А. В. Горского. Троице- Сергиева Лавра, 1900. С. 184.



14

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Выпускник 1844 года, протоиерей С. К. Смирнов, в своих воспоминаниях от-
мечал, что А. В. Горский «художественно начертал историю Евангельскую 
в полном ее объеме» 1 и оценил его лекционный курс как «верх совершенства» 2. 
Сергей Константинович подтверждал, что «Неандер был любимейшим руково-
дителем Горского на поприще исторических исследований. … Но вместе с тем 
нельзя сказать, чтобы пользование Неандером доходило у Горского до рабско-
го заимствования из его истории. Он в значительной степени переделывает 
Неандера и в расстановке фактов, и в воззрениях, и в изложении; кроме того, 
по местам свою речь он направляет прямо против Неандера» 3.

Ближайший друг А. В. Горского, архиеп. Евсевий (Орлинский), возглавляв-
ший МДА с 1841 по 1847 год, после назначения на должность ректора в Санкт- 
Петербургскую духовную академию, преподавал именно эту дисциплину. Гото-
вясь к чтению лекций, он просил Горского: «Друг мой! Вы сказали “хоть все бы 
Вы дали мне, если бы только для меня”. Сдержите же проскочившее слово, 
но записанное на бумаге и в моей душе. Дайте мне Ваших записок о жизни 
Иисуса Христа только для меня» 4. В 1856 году А. В. Горский отвечает на его 
вопрос о публикации своих лекций: «Не вижу еще времени, которое бы благо-
приятствовало свободному ходу такого дела: слишком мы всем стесняемы» 5. 
Курс прот. А. В. Горского по Евангельской и Апостольской истории впервые 
был опубликован прот. Сергием Смирновым в «Прибавлениях к творениям 
святых отцов» (ПРТСО) в 1883 году во время его ректорского служения, так 
как его почивший учитель завещал распоряжение своим архивом руководи-
телям МДА.

Выпускник 1869 г. А. П. Лебедев слушал у протоиерея Александра лекции 
по догматическому богословию, но изучал самостоятельно архивные конспекты 
по церковной истории. Сначала Алексей Петрович писал, что А. В. Горского 
можно считать последователем Неандера, но с ограничениями» 6, однако в са-
мой поздней публикации, посвященной памяти ректора МДА, он бездоказатель-
но утверждает, что Евангельская история А. В. Горского «достоверно известно, 
… заимствована из Неандера» 7.

Детальный сравнительный анализ раскрытия событий Евангельской исто-
рии в наследии двух церковных историков представляет предмет для отдельного 
исследования, но об изменении отношения А. В. Горского к немецкому коллеге 
можно судить по его оценкам, представленным в исторических обзорах лите-

1  Смирнов С. К. История Московской духовной академии (1814–1870). М., 1879. С. 37.
2 Там же. С. 37.
3 Там же. С. 40.
4  Евсевий (Орлинский), архиеп.[5] Письмо от 12 мая 1847 г. / Письма архиеп. Евсевия (Орлин-

ского) к А. В. Горскому // ПрибТСО. 1886. Ч. 37. С. 717.
5  Горский А.В., прот. Письма архиеп. Евсевию Орлинскому [5], без даты, 1856 г. // Чтения в об-

ществе любителей духовного просвещения (ЧОЛДП). 1884. К. 2 Ч. 3. С. 11.
6  Лебедев А. П. Церковная историография в главных ее представителях с IV по ХХ век. М., 1903. 

С. 372–373.
7  Лебедев А. П. К воспоминаниям об Александре Васильевиче Горском, ректоре и профессоре 

МДА / Прот. А. В. Горский в воспоминаниях о нем Московской Духовной Академии в 25-ю го-
довщину со дня его смерти. С. 204.



15

ратуры, которыми он предваряет чтение своего церковно- исторического курса 
в разное время.

В начале 40-х годов Александр Васильевич отмечал, что в лице Неандера 
«Германия увидела первого историка, раскрывающего свой предмет в полном 
стройном целом. У него все явления и события тесно связаны, везде видна си-
стема. … История у него изложена по периодам и столетиям. Самую важную 
часть составляет изучение учения» 1, но в то же время он обращал внимание 
на натянутость в построении строгой последовательности изложения событий 2. 
Еще один недостаток немецкого церковного историка А. В. Горский обнаружи-
вает в его характеристиках исторических лиц: Неандер «увлекается новоприви-
тыми мнениями и преследует более видимую человеческую сторону действий, 
нежели внутреннюю Божественную, с какой, собственно, и представляются 
главные действователи церкви» 3. Само название работы немецкого автора, 
на которую ссылается А. В. Горский в ранних лекциях, свидетельствует о том, 
что Неандер разделяет историю Церкви как общественного института и ре-
лигии, как личного внутреннего духовного стремления в уподоблении Иисусу 
Христу.

Наиболее критично Александр Васильевич оценивал именно Евангельскую 
историю Неандера: «Сочинение его во многом несогласно с истиной Евангель-
ской с православным взглядом на события Евангельские. Дух времени так овла-
дел германцами, что они, желая говорить истину, не говорят. К акой-то выбор 
и предпочтение одного Евангелиста пред другим,  какая-то критика и мысль, 
как можно менее допускать чудесного, вредили и наиболее благомыслящим 
писателям, как Неандер, и не позволяли видеть истину» 4. Таким образом, мне-
ние самого автора курсов противоречит точке зрения А. П. Лебедева, сформу-
лированной им в последней публикации о Горском.

В 1856 году, по-видимому, отвечая на вопрос архиеп. Евсевия (Орлинского) 
о возможности использования для преподавания в семинарии книги Неандера 
«Жизнь Иисуса Христа», в которой автор полемизирует с концепцией Штрау-
са, изложенной в его нашумевшем сочинении «Жизнь Иисуса», А. В. Горский 
пишет: «Не решаюсь сказать, чтобы она особенно была пригодна» 5 для этой 
цели. Он отмечает в сочинении немецкого церковного историка «много уступок 
своевольной критике немецкого рационализма …, много ложных выводов, со-
ставленных под влиянием протестантства и неологизма. Самое понятие о лице 
Иисуса Христа весьма неопределенно» 6. В то же время Александр Васильевич 
выделяет и положительные стороны в сочинении А. Неандера. По его мнению, 
«часто очень удачно вводит он в разумение смысла слов Спасителя (не встречал 

1  Горский А. В., прот. Церковная история. Лекции… Часть I. История Ветхозаветная (1840/1841) 
// ОР РГБ Ф. 78. К. 2. Ед. хр. 5. С. 19.

2 Горский А. В., прот. Ветхозаветная церковная история. Введение в историю Церкви 
(1840/1841). С. 21.

3  Горский А. В., прот. Ветхозаветная история // ОР РГБ. Ф. 304. 2. № 125. Л. 16.
4 Горский А. В., прот. Церковная история. Лекции…Часть I. История Ветхозаветная (1840/1841). 

С. 7.
5 Горский А.В., прот. Письма архиеп. Евсевию Орлинскому [4] 04.09.1856. С. 8.
6 Там же. С. 7.

Карелина Л. А. Лекции по Евангельской истории протоиерея Александра Васильевича Горского: изменения,..



16

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

другой книги, которая может с ней сравниться)» 1. Таким образом, мнение само-
го автора курсов противоречит точке зрения А. П. Лебедева, сформулированной 
им в последней публикации о Горском.

В 40-х годах А. В. Горский очень осторожно отмечает недостатки и отече-
ственного учебного пособия. Изложение Евангельской истории у митрополита 
Московского Александр Васильевич считает чрезмерно кратким. Кроме того, 
он обращает внимание на то, что автор учебного пособия «ограничивается 
простым повествованием, в котором представлены события, и как бы нарочно 
уклоняясь от догадочных суждений о том, почему это было и к чему это вело? 
Конечно, надобно допустить довольно произвола в определении достоинства 
событий и близости к главному делу, но без такого взгляда и суждений история 
становится слишком мертвой и сухой» 2.

Проведенный анализ вводных лекций А. В. Горского разных лет позволил 
выявить существенные изменения в его общей концепции еще неразделен-
ной дисциплины и скорректировать сложившиеся в литературе представления 
о принципах построения его курса. По  ходу изложения мы будем обращаться 
к результатам проведенного исследования. Естественно предположить, что но-
вые концептуальные особенности дисциплины должны были проявиться и в из-
ложении А. В. Горским и Евангельской истории.

Сравнение конспектов разных лет позволяет сделать вывод, что ранние 
тексты автор корректировал и дополнял в более позднее время. Наиболее цен-
ными являются, естественно, последние варианты его чтений. Задачи данного 
исследования — сравнительный анализ конспектов по Евангельской истории 
А. В. Горского разных лет, выявление внесенных изменений в ранние чтения, 
которые стали источником для публикации, и их соотнесение с основными из-
менениями его общей концепции церковной истории, обнаруженными во вво-
дных лекциях 40-х годов.

Основные источники исследования
Источник, послуживший основанием для публикации С. К. Смирно-

ва — его собственноручные «Заметки по Евангельской истории» 3, находится 
в фонде А. В. Горского в отделе рукописей Российской Государственной библи-
отеки (ОР РГБ), которые хранение датирует 40-ми годами. Текст конспекта, 
как и большая часть рукописей Александра Васильевича, не предназначавшихся 
для печати, написан очень мелким почерком и потребовал от издателя большо-
го труда по подготовке к публикации. В 1902 году Евангельская и Апостольская 
история были изданы отдельной книгой. В 1886 году вышло еще одно издание, 
сделанное по конспектам, принадлежавшим А. К. Соколову — родственнику 
Горского, и архимандриту Мелетию (Шергину), до 1870 года подвизавшегося 
в Троице- Сергиевой Лавре, а в последние годы жизни исполнявшего обязанно-
сти настоятеля Соловецкого монастыря. В 1999 году Евангельская история была 

1 Горский А. В., прот. Церковная история. Лекции… Часть I. История Ветхозаветная (1840/1841). 
С. 7.

2 Горский А.В., прот Ветхозаветная история. Л. 19.
3  Горский А. В. Записки по Евангельской истории // ОР РГБ. Ф. 78. К. 4. Ед. хр. 10.



17

переиздана по благословению Святейшего Патриарха Алексия II. Сравнение 
этих текстов выявило их полную идентичность.

Кроме собственноручного конспекта А. В. Горского в его архиве сохра-
нилась запись чтений по Евангельской истории в составе его полного курса 
Церковной истории, датированном 1840–1841 гг. Согласно воспоминаниям 
П. С. Казанского, трое его однокурсников, студентов — «П. Палимпсестов, Н. Со-
колов и Пальмов 1 записывали его лекции каждый класс, потом сличали запи-
санное и составляли уже исправленный список» 2. Конспект состоит из трех книг 
альбомного формата в картонном переплете, и, судя по описанию П. С. Казан-
ского, именно он находится в отделе рукописей РГБ в 78 фонде А. В. Горского 
в единицах хранения 2,3 и 4 картона 5. Петр Симонович утверждает, что этот 
«курс распространился по России и стал руководством для многих преподавате-
лей» 3. Этот текст уже существенно отличается от собственноручных конспектов 
А. В. Горского, которые послужили источником для публикации, что позволяет 
отнести их к более раннему времени, т. е. 30-м годам.

Самые поздние записи лекций по Евангельской истории А. В. Горского на-
ходятся в Собрании рукописей библиотеки Троице- Сергиевой Лавры (Ф. 304/2): 
два идентичных списка под номерами 131 и 278, которые завершают курс би-
блейской истории. В первом из них указан переписчик — иеромонах Гедеон. 
Сравнительный анализ был проведен по единице хранения № 131, написанной 
более разборчивым почерком, а сомнительные места проверялись по списку 
№ 278. Эти материалы доступны в электронном виде.

В публикации источника продемонстрирована работа автора с ранним тек-
стом: по возможности, выделены не только дополнения (курсивным шрифтом), 
но и исключенные фрагменты (перечеркнуты). В следующем разделе представ-
лены комментарии к итоговому тексту. Выделения в цитатах подчеркивани-
ем — авторские, нумерация — по листам.

Изменения в чтении Евангельской истории А. В. Горского в 40-х годах
Единственное отличие между списками из фонда 304/2 — наличие в еди-

нице хранения № 131 систематизации событий, рассматриваемых в лекцион-
ном курсе по всем Евангелиям. Обе рукописи начинаются проникновенным 
вступлением А. В. Горского о благотворности влияния участия в таинстве Ев-
харистии перед изучением Евангельской истории: «Сердце, согретое настав-
лениями и молитвами церковными, исповедало пред Богом свою веру, и Господь 
удостоил нас Божественной Трапезы, которою заключил Свое служение на зем-
ле. Теперь предстоит полнее обозреть его жизнь и глубже начертать в сердце 
своем Священнейший образ нашего подвигоположника» 4.

Современники отмечали, насколько глубоко А. В. Горский переживал уча-
стие в богослужении и всегда стремился передать свое отношение к литургиче-

1 Студента с такой фамилией нет в списке выпускников 1842 года. По-видимому, это был Васи-
лий Петрович Палисадов.

2 Казанский П. С. Воспоминания о А. В. Горском. С. 182.
3 Там же. С. 182–183.
4  Горский А. В. Евангельская история // ОР РГБ Ф. 304. 2. № 131. Л. 11–11 оборот.

Карелина Л. А. Лекции по Евангельской истории протоиерея Александра Васильевича Горского: изменения,..



18

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

ской жизни ученикам. Для него существенно важно, что богопочитание и бого-
познание взаимодополняют друг друга. Во вводной части Евангельской истории 
он приводит свидетельство апостола Павла, который «благовествование назы-
вает Священнодействием» 1, но главную цель своего курса А. В. Горский видит 
в том, чтобы услышанное учениками вошло в их собственную жизнь, и здесь 
он ссылается на слова митрополита Московского, которые выделяет подчерки-
ванием: «Ведь Евангелие, говорит наш Архипастырь, не книга умозрительных 
рассуждений, и не книга преданий, но все в ней дух и любовь» 2.

А. В. Горский указывает на особенное значение этой части курса для всей 
дисциплины Церковной истории, так как она «есть зерно Церковной истории: 
в ней сливаются все известные обетования Ветхого Завета и все, что только 
может знать человек о Боге, после того, что было открыто о Боге в Ветхом 
Завете. Следовательно, история Евангельская заслуживает все наше внима-
ние» 3. Лектор отмечает важность прообразовательной связи пророчеств Ветхо-
го Завета, частично исполнившихся с приходом Спасителя. Но, в то же время, 
Евангельская история — это и начало истории Новозаветной. Сохранившаяся 
программа чтений по всеобщей истории свидетельствует о том, что свои лекции 
в конце 50-х годов А. В. Горский начинает с Евангельских событий. А. В. Горский 
подчеркивает, что вопрос Иисуса Христа: «за кого вы Меня принимаете?» —
обращен не только к апостолам, но каждому христианину, и это, по его мне-
нию, — главный вопрос нашей веры.

Александр Васильевич разделяет свои чтения Евангельской истории 
на «два главные отделения жизни Иисуса Христа. Первое заключает в себе 
историю Его младенчества, второе — историю Его общественного служения» 4. 
Первая часть в действительности выходит за пределы младенчества, она за-
вершается созданием всех условий, необходимых для начала общественного 
служения Спасителя. Это не только вступление Иисуса Христа в возраст, уста-
новленный иудейской религией, с которого возможна учительская деятель-
ность, но и свидетельство о Нем Иоанна Крестителя, внутренняя подготовка 
Мессии к служению сорокадневным постом и преодоление искушений дьявола, 
а также призвание учеников- апостолов.

А. В. Горский с сожалением замечает, что «даже благонамеренные писа-
тели, каков Неандер, не считают необходимой историю младенчества Иисуса 
Христа и после того с большой дерзостью излагают по-своему историю Его 
общественного служения. Отвергают и на том основании, что Евангелисты 
не были очевидцами рождения Иисуса Христа, но писали это по преданию» 5. 
В ходе сравнительного анализа рукописей с опубликованным вариантом было 
обнаружено, что наиболее существенные изменения в чтении курса были сде-
ланы именно в описании событий, предшествовавших выходу Иисуса Христа 
на общественное служение, что и определило границы представленной публи-

1 Горский А. В. Евангельская история. Л. 11 оборот
2 Там же. Л. 11 оборот.
3 Там же. Л. 11 оборот.
4 Там же. Л. 11 оборот.
5 Там же. Л. 12 оборот



19

кации, а также выделение этой части Евангельской истории в самостоятельный 
предмет исследования. Сам автор подчеркивает важность этого раздела пред-
ложением, дополненным к раннему тексту: «в полной истории жизни Иисуса 
Христа необходимо, чтобы было пролито несколько света и на первые дни Его 
жизни» 1.

Главная особенность чтений А. В. Горского по церковной истории — ак-
цент на богословском характере предмета. Во главу угла он, как и свтт. Филарет 
Московский и Иннокентий Пензенский, ставит определяющее действие Боже-
ственного промысла. Во вводных лекциях 40-х годов уточняются богословские 
основания как периодизации, так и систематизации материала. Пересмотр 
ранних концептуальных установок отражается в корректировке уже первого 
предложения изложения Евангельской истории: «Начало величайших событий, 
которые впоследствии были столько важны для человечества». Нейтральные 
слова «величайшие события» Александр Васильевич заменяет на «Божествен-
ные учреждения» 2.

Определяющее значение для богословия имеет вопрос источников. 
А. В. Горский обращается к нему в связи с тем, что период младенчества Иису-
са Христа раскрывается только у одного Евангелиста — апостола Луки, поэ-
тому особенную ценность для восстановления событий этого времени имеет 
церковное предание, которое принципиально отвергается протестантскими 
авторами. А. В. Горский уточняет, что среди большого количества апокрифи-
ческой литературы есть как тексты, заслужившие доверие древних отцов, так 
и те, которые не имеют достоверности. К первым, имеющим важное значение 
для прояснения истории Пресвятой Богородицы и обстоятельств Рождества 
Иисуса Христа, он относит Первоевангелие Иакова. Ко вторым — предания 
о пребывании святого семейства в Египте. Они сомнительны, так как их содер-
жание «почерпается из слишком поздних преданий, отчасти потому, что пред-
ставляется несообразным с тогдашним состоянием Иисуса; отчасти потому, 
что содержит в себе много нелепого» 3.

А. В. Горский считает, что основанием для периодизации церковной исто-
рии являются изменения в отношениях Бога и человека: внутреннему состо-
янию Церкви соответствует особое действие Промысла. Главные разделения 
истории обусловлены грехопадением, после которого люди уклонились с пря-
мого пути к достижению цели, определенной Творцом, и последующим исправ-
лением его через Боговоплощение: сначала человек был невинен, потом — пал, 
и, наконец, был восстановлен. Поэтому Евангельская история имеет исключи-
тельное сотериологическое значение.

Углубление понимания смысла Боговоплощения находит отражение в сле-
дующих исправлениях раннего текста. В предложении «Это Слово, когда че-
ловек лишился уже богодарованной жизни, хотело по крайней мере остаться 
для него Светом» автор заменяет слова «лишился уже богодарованной жизни» 
на «перестал жить этой жизнью», что подчеркивает собственную вину чело-

1 Там же. Л. 12.
2 Горский А. В., прот. Евангельская история // ОР РГБ. Ф. 304. 2. № 131. Л. 15.
3 Там же. Л. 60.

Карелина Л. А. Лекции по Евангельской истории протоиерея Александра Васильевича Горского: изменения,..



20

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

века в отпадении от Бога. А. В. Горский акцентирует внимание на результатах 
проявления милости Божьей к падшему человеку: «Как Он, брат наш, и нам 
не уделит Своего блаженства, славы, Мудрости? Прежде мы не могли понимать 
Его, потому что Он был только Бог. Теперь Он Бог и человек, как можно теперь 
видеть сквозь завесу плоти все — и Самое Божество. Можно чрез него тесней-
шим образом соединиться всем существом с нашим Отцом и Первоисточником 
всякого бытия» 1.

Систематизацию всего многообразия событий церковной истории 
А. В. Горский соотносит с индивидуальными действиями каждого лица Трои-
цы: призвание народов в Церковь с действием Бога Отца, руководство ими —
с тройственным служением Сына Божия, Пророка, Первосвященника и Царя, 
которое завершается действием Святого Духа в жизни Церкви. В его концепции 
особенное место занимает положение о Тройственном служении Иисуса Хрис-
та: оно прообразовано в Ветхом Завете, реализовано в Евангельской истории 
и продолжается в новозаветное время.

Значительное внимание в Евангельской истории А. В. Горский уделяет 
тому, насколько искажены были древние пророчества о царском служении Мес-
сии на момент Его пришествия и как много внимания Он Сам уделяет вопросу 
разъяснения смысла Своего Царства. Характеризуя ожидания иудеев, А. В. Гор-
ский подчеркивает, что они не могли стать препятствием для Божественного 
промысла: «Наблюдатель путе й Божиих, конечно, найдет истинное и  важное 
удовольствие в том, чтобы видеть, как среди таких замешательств в госу-
дарстве, неправильности в образе мыслей вообще и, в особенности, в понятиях 
о Мессии, — Божественное пров идение продолжало свой путь совершенно неза-
висимо от людей …» 2. Пророческое, учительское служение Иисуса Христа будет 
очевидно для современников, но о Первосвященническом они не задумывают-
ся. Эта сторона будущего служения Иисуса Христа упоминается в пророческой 
песне отца Иоанна Крестителя, на нее намекают дары волхвов.

В дальнейшем изложении первого периода Евангельской истории 
А. В. Горский прослеживает, как в этом начальном периоде раскрывается план 
последующего «великого дела Сына Божия, показывает лица, изначально удо-
стоившиеся участия в том важном деле; средства, приготовлявшиеся к нему, 
на которых опиралась доверенность к Божественному лицу Иисуса Христа» 3. 
Основная особенность этой части Евангельской истории состоит в том, что со-
кровенность его событий была существенно необходимым условием для по-
следующей реализации общественного служения Иисуса Христа. В частности, 
А. В. Горский подчеркивает различие обстоятельств Его Рождества по срав-
нению с рождением Иоанна Предтечи: «Иисус, как Царь, и не в великолепном 
явлении Своего Божественного достоинства достопоклоняем, и Он еще бу-
дет иметь время раскрыть пред глазами людей свое высочайшее могущество 
и славу» 4.

1 Там же. Л. 29.
2 Там же. Л. 16 оборот.
3 Там же. Л. 12.
4 Там же. Л. 24.



21

Рождество Мессии — не только исполнение пророчеств Ветхого Завета, 
но и главное чудо первой части Евангельской истории, преодолевающее за-
коны естества, возможное только для Творца этого мира. То, что не смогли 
признать иудейские книжники, искушенные в толковании Священного Пи-
сания, было воспринято мудрецами иной религии — волхвами. А. В. Горский 
обращает внимание на то, что чудеса, якобы совершенные Иисусом Христом 
в Египте, которые приписывают ему апокрифические источники, не имеют 
смысла в контексте сокровенности этого периода. Кроме того, они не могли 
быть плодоносными, пока не сопровождались учением: «Нужно было, чтобы 
то и другое было соединено — действие Божественное с Божественным учени-
ем. Доколе он не занимался последним, дотоле неприлично было производить 
и первые … Таким образом, точка времени, которая должна была отделить 
Его частную жизнь от общественной, не была бы столь отлична и не могла бы 
так поражать взор наблюдателя, как этому надлежало быть по планам Бо-
жественным» 1.

Определяющее действие Божественного промысла в концепции А. В. Гор-
ского гармонично дополняется осмыслением истории «как постепенного рас-
крытия плана, которым все это движется, соображений, как что идет к этому 
плану, как постепенно достигается главная цель, как люди, призванные к осо-
бенному служению в Церкви, постепенно приготовляются к внутреннему со-
вершенству» 2. Рассматривая роль человека в истории, он обращает внимание 
на то, что люди, с одной стороны, стремятся к Богу, при этом постоянно иску-
шаются силами зла.

Одна из главных особенностей, которая в дальнейшем будет прослежи-
ваться во второй части Евангельской истории — более акцентированное, чем 
в раннем конспекте, выделение действий Божественного промысла против 
сил зла. В связи с этим автор значительно корректирует раздел об искушениях 
Иисуса Христа в пустыне (в раннем варианте есть явное нарушение последо-
вательности изложения событий). А. В. Горский обращает внимание на бого-
установленность этого этапа в подготовке Мессии к выходу на общественное 
служение: «Высший промысел, располагавший всеми, даже малейшими Его дей-
ствиями и обстоятельствами жизни, приготовлял здесь для Него новый род 
деятельности. Иисус, который для того пришел в мир, чтобы разрушить дела 
дьявола, чтобы освободить человечество от владычества зла, вселенного в мир 
дьяволом, при самом вступлении Своем в служение человечеству, должен был 
испытать борьбу с этим виновником всякого зла»3.

В описании искушений Иисуса Христа в пустыне А. В. Горский подчерки-
вает их связь с последующими событиями в Его жизни. В новом варианте чте-
ний описание этой часть истории претерпело значительные изменения. Автор 
соотносит обоснование выбора, сделанного Спасителем в каждом из трех ис-
кушений с Его действиями, относящимися уже к истории Его общественного 
служения.

1 Там же. Л. 61–61 оборот.
2 Горский А. В., прот. Ветхозаветная история // ОР РГБ. Ф. 304.2. № 125. Л. 18.
3 Там же. Л. 78–78 оборот.

Карелина Л. А. Лекции по Евангельской истории протоиерея Александра Васильевича Горского: изменения,..



22

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Отказ от использования своей силы в претерпевании голода, по мнению 
А. В. Горского, указывает на его преданность воле Отца, «По этому же началу 
он действовал в саду Гефсиманском. Подобные искусительные мысли предлагали 
Ему, когда Он уже висел на кресте, — аще Сын еси Божий, говорили распинатели. 
Но он остался, пока не изрек — свершилось»1. Во втором искушении Александр 
Васильевич обращает внимание на то, что чудеса не должны совершаться на-
прасно там, где можно употребить естественные средства или просто для про-
изведения на людей сильного впечатления. «По этому началу Он действовал, 
когда старался не подвергаться опасностям, избегал их, шел навстречу только 
тем опасностям, от которых не мог отказаться, не изменяя Своим обязанно-
стям Мессии. По этому началу Он действовал, когда отказался творить чудеса 
для чувственных фарисеев» 2.

И, наконец, в последнем искушении, по мысли А. В. Горского сосредотачи-
ваются все предыдущие: дьявол предлагает Ему легкий путь для преодоления 
всех препятствий для устроения Его царства. «Слова Иисуса Христа, сказанные 
искусителю, показывают, что для Него главным делом было совершать дело 
Божественное, как дело Божие, иметь образование Царства Божия, Царства 
Небесного. Непоколебимый в начале своего служения Иисус Христос и потом 
всегда так действовал, хотя подобные искушения встречались Ему то в оду-
шевлении толпы, желающей провозгласить его царем, то в вопросе братьев, 
когда Он устроит Царство израильское, то в вопросе учеников: почему Он хочет 
явиться им, а не мирови?» 3

Существенная особенность церковно- исторической концепции А. В. Гор-
ского, которая уже отмечалась выше — единство Ветхого и Нового Завета. При 
этом он разделяет точку зрения свт. Филарета (Дроздова) о том, что первый 
период домостроительства «имеет в себе столь мало, что, по-видимому, Бог 
ведет его только как посредствующую нить от первого Адама до второго» 4. 
Поэтому ветхозаветная история прочитывается им не только исторически, 
но и прообразовательно, а особенное внимание в ней уделяется мессианским 
пророчествам.

Это находит отражение в том, что, по мысли А. В. Горского, Святой Дух, 
раньше говоривший устами пророков, теперь глаголет в Новозаветных пес-
нях Богородицы и отца Иоанна Крестителя священника Захарии. Он отмечает, 
что ответ Богородицы представляется в виде псалма, который «почти весь со-
стоит из выражения Анны, матери Самуиловой и некоторых псалмов Дави-
довых. Благословенное чувство, само [не] замечая, откуда что заимствует, 
слагало их между собой в одну согласную песнь. Да Мария и сама была тогда 
в состоянии тех, словами которых пользовалась» 5. При этом А. В. Горский вы-
деляет существенное отличие состояния Девы Марии от пророков, у которых 
состояния пророчества «имели в себе нечто внезапное, скоро приходящее, иссту-

1 Там же. Л. 79.
2 Там же. Л. 79 оборот.
3 Там же. Л. 80.
4 Горский А. В., прот. История Ветхозаветной церкви в пяти книгах. Книга 1. Л. 47–47 оборот.
5  Горский А. В., прот. Евангельская история // ОР РГБ Ф. 304. 2. № 131. Л. 31 ссылка.



23

пленное. Это происходило от того, что такие состояния вообще для природы 
человеческой не естественны. Мария находилась теперь не в таких отношениях 
к Духу Божию. В минуты зачатия она должна была ощущать себя в подобном 
вдохновенном состоянии, только без обыкновенных признаков исступления —
в состоянии возвышенном, но в спокойном» 1.

Так же Александр Васильевич обращает внимание на совпадение с древ-
ними пророчествами важных фрагментов песни священника Захарии. Отец 
Иоанна Крестителя в первой части своей песни «выражает словами Давида, 
что Бог воздвигнет рог спасения в дому Давида» 2. Главной темой этой части 
песни служит XXI псалом, но он видит его содержание уже как исполнившееся 
и простирающееся «не только на живущих, но и на прежде живших и будущих, 
и, следовательно, ясно предполагает всеобщее обновление, приведение в такое 
состояние, когда могут служить Богу в правде и преподобии» 3. Во второй части, 
обращенной к своему сыну, он указывает на слова пророков Исайи и Малахии. 
В разделе о благовещении Пресвятой Деве Захария вкладывает в уста Ангела 
слова о том, что через ее Сына «Бог возвратит дому вашему потерянные права 
на престол Давидов» 4 и то, что «Время уже открыться этому Царству, о кото-
ром предсказал Даниил, которое предвидел сам праотец твой Давид» 5. В опи-
сании проповеди Иоанна Крестителя, А. В. Горский подчеркивает, что он «дей-
ствовал точно так, как предсказывали о нем пророки (Малах. 3:1.4)» 6.

Комментируя поступки отдельных лиц, А. В. Горский зачастую входит в бо-
лее детальное рассмотрение естественной мотивации их поступков, недостаток 
которых отмечал в описании Евангельских событий митрополита Московско-
го. Например, он подробно о бъясняет, почему сначала братья Иисуса Христа 
не верили в Его Божественное посланничество и в связи с чем впоследствии 
изменялось их отношение к делу Спасителя: «Долговременное обращение с Иису-
сом, ясно раскрывавшийся взор на лицо Его с последними событиями Его види-
мого пребывания на земле, особенно просвещением Духом Святым, полученным 
в первый день Пятидесятницы после Его отшествия на небо, должны были из-
гладить все эти пятна и соделать их вполне достойными близкого родства 
Иисусу» 7.

Кроме того, он уточняет и некоторые исторические обстоятельства. На-
пример, приводит случай, произошедший незадолго до рождества Иисуса Хрис-
та, когда 6000 фарисеев отказались принести присягу верности императору 
и Ироду и предсказали, что Мессия родится чудесным образом от его евнуха. 
А. В. Горский замечает: «Этот случай явно показывает, за что примет Ирод 
самый справедливый слух о рождении Мессии» 8.

1 Там же. Л. 29 оборот-30.
2 Там же. Л. 34.
3 Там же. Л. 35.
4 Там же. Л. 24 оборот.
5 Там же. Л. 25.
6 Там же. Л. 74.
7 Там же. Л. 20 оборот.
8 Там. же. Л. 55–55 оборот.

Карелина Л. А. Лекции по Евангельской истории протоиерея Александра Васильевича Горского: изменения,..



24

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Итак, к началу общественного служения Иисуса Христа Бог Отец 
через Иоан на Крестителя засвидетельствовал Его Божественное посланничес-
тво, укрепил Его в искушениях с сатаной и послал Ему учеников: Андрея, Иоан-
на, Петра, Филиппа, Нафанаила, Иакова. Этот последний короткий раздел пер-
вой части Евангельской истории также полностью переписан. Первое — чудо, 
сотворенное публично Иисусом Христом — претворение воды в вино на иудей-
ской свадьбе, в раннем тексте не упоминается вообще, а в позднем автор кон-
статирует, что целью его было «внушить Его родственникам более высокое о Нем 
понятие, уверить учеников, Его сопровождавших» 1. А. В. Горский в поздних чте-
ниях опускает план дальнейшего рассмотрения Евангельской истории в связи 
с особенностями его раскрытия у каждого Евангелиста, но причина этого лежит 
уже за пределами данного исследования.

Как отмечалось выше, значительная часть внесенных дополнений в пер-
вый период Евангельской истории имеет полемический характер. Характерно, 
что А. В. Горский не называет здесь ни одного имени, хотя в других случаях, 
как правило, оформляет цитирование. Он лишь указывает, что он говорит 
о «книгах, хотя и не в нашем Отечестве изданных, но обращающихся в наших 
руках» 2. По-видимому, памятуя собственное некритичное увлечение западной 
литературой, он стремится оградить своих учеников от возможных искуше-
ний, с которыми не все смогут справиться. По свидетельству П. С. Казанско-
го, во время его учебы чтение Неандера в МДА было запрещено. Перечислим 
основные вопросы, на которые обращает внимание А. В. Горский и выделим 
используемые им методы критики позиций оппонентов.

Прежде всего, сомнения, которые представляют «неверные вольно-
думцы» 3, касаются описания событий Благовещения. Основания для этого 
они видят в том, что 1) «евангелист Иоанн ничего не говорит об этом об-
стоятельстве;… 2) Сам Спаситель не указывает на это обстоятельство; 
3) апостол Павел ничего не говорит и 4) если бы в младенчестве Иисуса 
Хрис та были события, описанные Лукой, то невероятно, чтобы родствен-
ники Спасителя остались в неверии относительно Его…  С другой стороны, 
представляют, что такое верование о безмужнем зачатии некоторых лиц, 
например, законодателей, было нередко и у других народов, следовательно, 
не беспримерно» 4.

На сомнения, касающиеся отсутствия прямых указаний на Благовещение 
в пунктах 1–3 А. В. Горский отвечает путем логических рассуждений на основа-
нии рассмотрения других мест соответствующих текстов Священного Писания. 
С момента рождения Иисуса Христа прошло тридцать лет, в течение которых 
он практически ничем не проявлял своих уникальных способностей, но Бого-
родица, конечно, ничего не забыла, о чем свидетельствует ее просьба на свадьбе 
в Канне. А. В. Горский не видит общего между греческими мифами и Священны-
ми преданиями, это разные религиозные традиции, а относительно примеров 

1 Там же. Л. 83.
2 Там же. Л. 26.
3 Там же. Л. 26.
4 Там же. Л. 26–26 оборот.



25

рождения по Божественной благодати от бесплодных отмечает, что они не пред-
полагали безмужнего зачатия.

Еще одно полемическое дополнение, сделанное в поздних конспектах, от-
носится к осмыслению явления звезды, сопровождавшей волхвов в их путе-
шествии для поклонения родившемуся Мессии. Современный рационализм 
пытается связать особенность небесного явления со сближением Сатурна 
и Юпитера. Александр Васильевич опровергает это положение расчетами 
астронома Кеплера, который доказал, что сближение этих планет происходило 
в другое время. Волхвы совершенно определенно связывали появление звезды 
с рождением необыкновенного человека. По мнению А. В. Горского, «правиль-
нее будет совместить явление физическое звезды с откровением духовной силы 
и по месту, и по времени» 1

И, наконец, он отвечает на мнения рационалистов об искушениях Иису-
са Христа, которые представляют их либо как сновидение, либо дело некое-
го иудейского священника, имитировавшего действия дьявола, по указанию 
Синедриона, либо считают, что это — одна из притч Иисуса Христа. Главный 
аргумент против некоего экстатического состояния — оно в принципе не свой-
ственно поведению Иисуса Христа в его земной жизни — «в Нем Божественная 
сила всегда одинакова»2. Евангелист Матфей противопоставляет действию ду-
ховной силы дьявола явление служения ангелов, но, кроме того, Мессия еще 
не вышел на свое служение и не мог привлечь к себе внимание Синедриона. 
И наконец, описание искушений касается состояния Самого Иисуса Христа, 
что не характерно для всех остальных Евангельских притч, т. е. «такая притча 
была бы беспримерна в своем роде 3.

Таким образом, основной метод опровержения позиций оппонентов 
по частным вопросам у А. В. Горского опирается на анализ более широкого кру-
га текстов и логические рассуждения с точки зрения здравого смысла. Кроме 
того, как например, в случае со звездой, он считает полезным использование 
достижений естественных наук, так, по его мнению, вера и разум не противо-
речат друг другу.

В плане филологической работы с текстом интересно, что зачастую автор 
для уточнения смысла предложения меняет буквально отдельные слова. Напри-
мер, на листе 16 в части предложения «события, в которых легко усматривалось 
присутствие и содействие Божества» вместо слова «легко» он ставит «ясно», под-
черкивая разумность сделанного вывода, а не его простоту; слово «присутствие» 
заменяет на «участие», отражающее активность Творца. Чуть ниже А. В. Горский 
в словосочетании «соответствовать вполне их [людей] желанию» вместо слова 
«желание» использует «ожидание», что, конечно, больше подходит в ситуации 
с приходом Мессии.

Издатель Евангельской истории А. В. Горского, прот. С. К. Смирнов отме-
чал, что «он писал языком необыкновенно выработанным и чистым, не до-
пускал в речи терминов иностранных, избегал неопределенных и обоюдных 

1 Там же. Л. 53 оборот.
2 Там же. Л. 81.
3 Там же. Л. 82.

Карелина Л. А. Лекции по Евангельской истории протоиерея Александра Васильевича Горского: изменения,..



26

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

выражений, выбирал слова и выражения точные и веские, наблюдал крайнюю 
осторожность в постановке фразы и при всем ученом характере исследований 
не впадал в сухость изложения» 1. Публикуемый текст наглядно иллюстрирует 
слова ученика Александра Васильевича. Его филологический талант был отме-
чен выдающимися представителями отечественной литературы. Прот. А. В. Гор-
ский являлся членом- корреспондентом Императорской Санкт- Петербургской 
академии наук по отделению русского языка и словесности. По личному при-
глашению А. С. Хомякова он состоял в качестве почетного члена в «Обществе 
любителей российской словесности».

Выводы:
В последнем варианте Евангельской истории А. В. Горского обнаружены 

многочисленные изменения относительно опубликованного варианта: допол-
нение или исключение пространных фрагментов, а также замена отдельных 
слов и выражений. В целом они, прежде всего, усиливают положение о важ-
ности первого периода Евангельской истории для последующих событий.

Выявленные уточнения в курсе Евангельской истории А. В. Горского под-
тверждают предположение о том, что автор учел изменения, сделанные в общей 
концепции дисциплины в начале 40-х годов. В основном они касаются бого-
словского осмысления событий: определяющей роли Божественного промыс-
ла, исполнения обетований Ветхого Завета, обусловленности сокровенности 
событий этого периода.

Также автор дополняет текст в плане уточнения фактов и раскрытия есте-
ственной связи между событиями, проясняет мотивацию действий участников 
описываемых событий с точки зрения психологии. Кроме того, А. В. Горский 
дает убедительное опровержение мнений протестантских авторов, прежде все-
го, рационалистического направления.

Важно переиздать и более обширную вторую часть Евангельской исто-
рии — период общественного служения Иисуса Христа, с учетом сделанных 
изменений в поздних конспектах. Евангельская история в изложении А. В. Гор-
ского может быть полезна как для изучения истории отечественной библеисти-
ки, так и для современных учебных программ этой дисциплины.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Горский А. В., прот. Церковная история. Лекции… Часть I. История Ветхозаветная 

(1840/1841) // ОР РГБ Ф. 78. К. 2. Ед. хр. 5.
2. Горский А. В., прот. Ветхозаветная история — лекции (с дополнениями) (1830–

1840) // ОР РГБ. Ф. 78. Картон 4. Ед. хр. 1.
3. Горский А. В. Записки по Евангельской истории // ОР РГБ. Ф. 78. К. 4. Ед. хр. 10.
4. Горский А. В., прот. Ветхозаветная история // ОР РГБ. Ф. 304. 2. № 125.
5. Горский А. В. Евангельская история // ОР РГБ Ф. 304. 2. № 131
6. Горский А. В., прот. Письма архиеп. Евсевию Орлинскому [4,5], 1856 г. // Чтения 

в обществе любителей духовного просвещения (ЧОЛДП). 1884. К. 2 Ч. 3. С. 7–11.
7. Евсевий (Орлинский), архиеп.[5] Письмо от 12 мая 1847 г. / Письма архиеп. 

Евсевия (Орлинского) к А. В. Горскому // ПрибТСО. 1886. Ч. 37. С. 717.
1 Смирнов С. К. История МДА. С. 42.



27

8. Казанский П. С. Воспоминания о А. В. Горском/ Прот. А. В. Горский в воспоми-
наниях о нем Московской Духовной Академии в 25-ю годовщину со дня его смерти. 
С приложением неизданных бумаг из архива А. В. Горского. Троице- Сергиева Лавра: 
собств. тип., 1900. С. 178–195.

9. Лебедев А. П. Церковная историография в главных ее представителях с IV 
по ХХ век. Санкт- Петербург: Изд. И. Л. Тузова, 1903.

10. Лебедев А. П. К воспоминаниям об Александре Васильевиче Горском, ректоре 
и профессоре МДА / Прот. А. В. Горский в воспоминаниях о нем Московской Духовной 
Академии в 25-ю годовщину со дня его смерти. С приложением неизданных бумаг из ар-
хива А. В. Горского. Троице- Сергиева Лавра: собств. тип., 1900. С. 195–222.

11. Смирнов С. К. История Московской духовной академии (1814–1870). Москва: 
Унив. тип. (М. Катков), 1879.

12. А. В. Горский в начале своей профессорской деятельности по письмам Филарета, 
архиепископа Черниговского // Душеполезное чтение. 1896. № 9. С. 319–322.

REFERENSES
1. Gorskĳ A. V., prot. Cerkovnaya istoriya. Lekcii… Chast` I. Istoriya Vetxozavetnaya 

(1840/1841) // OR RGB F. 78. K. 2. Ed. xr. 5. (in Russian).
2. Gorskĳ A. V., prot. Vetxozavetnaya istoriya — lekcii (s dopolneniyami) (1830–1840) 

// OR RGB. F. 78. Karton 4. Ed. xr. 1. (in Russian).
3. Gorskĳ A. V. Zapiski po Evangel`skoj istorii // OR RGB. F. 78. K. 4. Ed. xr. 10. (in Rus-

sian).
4. Gorskĳ A. V., prot. Vetxozavetnaya istoriya // OR RGB. F. 304. 2. № 125. (in Russian).
5. Gorskĳ A. V. Evangel`skaya istoriya // OR RGB F. 304. 2. № 131. (in Russian).
6. Gorskĳ A. V., prot. Pis`ma arxiep. Evseviyu Orlinskomu [4,5], 1856 g. // Chteniya 

v obshhestve lyubitelej duxovnogo prosveshheniya (ChOLDP). 1884. K. 2 Ch. 3. S. 7–11. 
(in Russian).

7. Evsevĳ (Orlinskĳ), arxiep.[5] Pis`mo ot 12 maya 1847 g. / Pis`ma arxiep. Evseviya 
(Orlinskogo) k A. V. Gorskomu // PribTSO. 1886. Ch. 37. S. 717. (in Russian).

8. Kazanskĳ P. S. Vospominaniya o A. V. Gorskom/ Prot. A. V. Gorskĳ v vospominaniyax 
o nem Moskovskoj Duxovnoj Akademii v 25-yu godovshhinu so dnya ego smerti. S prilozhe-
niem neizdanny`x bumag iz arxiva A. V. Gorskogo. Troice- Sergieva Lavra: sobstv. tip., 1900. 
S. 178–195. (in Russian).

9. Lebedev A. P. Cerkovnaya istoriografiya v glavny`x ee predstavitelyax s IV po XX vek. 
Sankt- Peterburg: Izd. I. L. Tuzova, 1903. (in Russian).

10. Lebedev A. P. K vospominaniyam ob Aleksandre Vasil`eviche Gorskom rektore i pro-
fessore MDA / Prot. A. V. Gorskĳ v vospominaniyax o nem Moskovskoj Duxovnoj Akademii 
v 25-yu godovshhinu so dnya ego smerti. S prilozheniem neizdanny`x bumag iz arxiva 
A. V. Gorskogo. Troice- Sergieva Lavra: sobstv. tip., 1900. S. 195–222. (in Russian).

11. Smirnov S. K. Istoriya Moskovskoj Duxovnoj Akademii (1814–1870). Moskva: Univ. 
tip. (M. Katkov), 1879. (in Russian).

12. A. V. Gorskĳ v nachale svoej professorskoj deyatel`nosti po pis`mam Filareta, arx-
iepiskopa Chernigovskogo // Dushepoleznoe chtenie. 1896. № 9. S. 319–322. (in Russian).

Статья поступила в редакцию 27.04.2025; одобрена после рецензирования: 
26.06.2025; принята к публикации 13.07.2025.

The article was submitted 27.04.2025; approved after reviewing: 26.06.2025; 
accepted for publication 13.07.2025.

Карелина Л. А. Лекции по Евангельской истории протоиерея Александра Васильевича Горского: изменения,..



28

Научная статья 
УДК 225:281.93(092)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–3–28–54
EDN: FGNBAZ

БОГОСЛОВСКАЯ СИСТЕМА ПРОТОИЕРЕЯ 
ФЕОДОРА ГОЛУБИНСКОГО

Михаил Иванович Жигалов
Костромская духовная семинария, Кострома, Россия,

brfhec2@yandex.ru
ORCID: 0000–0002–9789–5386

Аннотация. Богословская концепция протоиерея 
Ф. А. Голубинского изложена в его лекциях по умозри-
тельному богословию. Теория богословия Голубинского 
сложена из трех частей, где первое место занимает раздел 
«О бытии Божием», в котором подробно рассматриваются 
доказательства бытия Божия.

Ф. А. Голубинский предваряет свои лекции по умоз-
рительному богословию онтологией — учением о бытии 
как о первом и коренном понятии для всего существую-
щего. Здесь он четко разделяет бытие конечных (тварных) 
существ и бытие Бесконечного, указывая на коренные 
свой ства их бытия: пространство и время для творения, 
вездеприсутствие и вечность для Творца.

Анализируя доказательства бытия Божия, Го лу-
бинский не ставит задачу доказать эту истину, т. к. 
по мне нию отца Феодора, каждому человеку прирождена 
идея о Боге. Он называет эту идею аксиомой сознания.
Проводимые же доказательства, необходимы человеку 
лишь как естественные пособия, которые помогают рас-
крыться идее о Бесконечном, которая сама по себе явля-
ется органом богообщения. Самым сильным доказатель-
ством бытия Божия он считал сознание в себе действия 
Божия, когда человек стремится в своей жизни исполне-
ния воли Божией.

Свой ства Божии, делятся на две части: собственно 
свой ства, которые принадлежат Богу по сущности и со-

© Жигалов М. И., 2025.

БОГОСЛОВСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №3 (31). С. 28–54
Ipatievsky vestnik. 2025. № 3 (31). Р. 28–54

Жигалов Михаил 
Иванович,
магистр богословия, 
заместитель директора 
Церковного научно-
исследовательского 
центра Костромской 
митрополии
/
Zhigalov Mikhail Ivanovich,
master of theology, deputy 
director of the Church 
research center of the 
Kostroma metropolitanate



Михаил Иванович Жигалов. Богословская система протоиерея Феодора Голубинского

29

вершенства, принадлежащие Богу как Духу Совершенному. К свой ствам Божиим мож-
но отнести идею о том, что Бог есть Существо безусловно необходимое, безусловно 
независящее, всесовершеннейшее и бесконечно- совершенное, всемогущее, а также 
такие черты как вечность, неизменяемость, бестелесность, неизмеримость и везде-
сущие, внутреннее и внешнее единство.

Совершенства Божии выражаются в Его Всеведении, Премудрости, святости и бла-
гости. Дела Божиих по отношению к миру делятся на творение и Промысл Божий. Бог 
сотворил мир не по необходимости, а по свободной воле, с целью открыть Себя, Свои 
совершенства и блаженство в существах нравственных. Промысл Божий проявляется 
в трех действиях, первое из которые сохранение мира, второе — управление миром, 
и третье — содействием Божиим, т. е. соединением действия Божия с действием сил, 
сотворенных для их поддержания, укрепления и благонаправления.

Настоящая статья подготовлена на основании тезисов доклада «Богословская кон-
цепция прот. Феодора Голубинского», прочитанного на ХV международной научно- 
богословской конференции «Актуальные вопросы современного богословия и цер-
ковной науки» (28–29 сентября 2023 года, Санкт- Петербургская духовная академия).

Ключевые слова: протоиерей Феодор Голубинский, умозрительное богословие, до-
казательства бытия Божия, свой ства Божии, критика доказательств, свой ства Божии, 
дела Божии, Промысл Божий

Для цитирования: Жигалов М. И. Богословская система протоиерея Феодора Голу-
бинского // Ипатьевский вестник. 2025. № 3. С. 28–54  https:// doi.org/10.24412/2309–
5164–2025–3–28–54

THEOLOGICAL STUDIES
Scientific article

EVIDENCE OF GOD'S EXISTENCE IN THE 
THEOLOGICAL SYSTEM OF ARCHPRIEST 

FEODOR GOLUBINSKY

Mikhail I. Zhigalov,
Kostroma theological seminary, Kostroma, Russia,

brfhec2@yandex.ru
ORCID: 0000–0002–9789–5386

Abstract. The theological concept of Archpriest F. A. Golubinsky is outlined in his lectures 
on speculative theology. Golubinsky's theory of theology consists of three parts, where the 
first place is occupied by the section "On the existence of God," which examines in detail the 
evidence of the existence of God.

F. A. Golubinsky prefaces his lectures on speculative theology with ontology, the doctrine 
of being as the first and fundamental concept for everything that exists. Here he clearly sepa-
rates the existence of finite (created) beings and the existence of the Infinite, pointing to the 
fundamental properties of their existence: space and time for creation, omnipresence and 
eternity for the Creator.

Analyzing the evidence of the existence of God, Golubinsky does not set out to prove this 
truth, because according to Father Theodore, every person is born with the idea of God. He 



30

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

calls this idea the axiom of consciousness. The proofs that are carried out are necessary 
for a person only as natural aids that help reveal the idea of the Infinite, which in itself is 
an organ of communion with God. He considered the most powerful proof of the existence 
of God to be the consciousness of God's action in oneself, when a person strives in his life to 
fulfill the will of God.

The properties of God are divided into two parts: proper properties that belong to God in 
essence and perfections that belong to God as a Perfect Spirit. The properties of God include 
the idea that God is an absolutely necessary, unconditionally independent Being, the most 
perfect and infinitely perfect, omnipotent, as well as such features as eternity, immutability, 
incorporeality, immeasurability and omnipresence, inner and outer unity.

The perfections of God are expressed in His Omniscience, Wisdom, holiness, and good-
ness. The works of God in relation to the world are divided into creation and Providence of 
God. God created the world not out of necessity, but out of free will, with the aim of discov-
ering Himself, His perfections and bliss in moral beings. God's providence manifests itself in 
three actions, the first of which is the preservation of peace, the second is the governance of 
the world, and the third is the cooperation of God, that is, the combination of God's action 
with the action of forces created to maintain, strengthen, and guide them.

This article has been prepared on the basis of the theses of the report "The Theological 
concept of the Proto. Feodore Golubinsky", delivered at the XV International Scientific and 
Theological Conference "Topical Issues of Modern Theology and Church Science" (September 
28–29, 2023, St. Petersburg Theological Academy).

Key words: Archpriest Feodore Golubinsky, speculative theology, proofs of the existence 
of God, properties of God, criticism of proofs, properties of God, works of God, Providence 
of God

For citation: Zhigalov M. I. The theological system of archpriest Feodor Golubinsky 
// Ipatievsky vestnik. 2025. № 3. Р. 28–54 (In Russian). https://doi.org/10.24412/2309–
5164–2025–3–28–54

Б
ОГОСЛОВСКО- ФИЛОСОФСКАЯ концепция протоиерея Феодора Алексан-
дровича Голубинского († 1854) в первую очередь состоит из его учения 

о бытии — онтологии. Его онтология состоит из трех основных элементов: 
сущность и свой ства бытия, бытие конечного, и бытие Бесконечного. По своей 
сути его философия, как выразился сам Голубинский, утверждает бытие Бога 1. 
Именно поэтому его богословские труды включены в собрание сочинений отца 
Феодора под общем названием «Лекции по философии».

Протоиерей Феодор Александрович Голубинский, начиная свое учение 
об онтологии, задает читателю вопрос: «Существует ли  что-нибудь?».

С одной стороны, руководствуясь чувствами, мы четко осознаем, что суще-
ствуем мы и предметы вне нас. Однако в философии были мыслители, которые 
сомневались в бытии внешних предметов, как например, идеалисты. В связи 
с этим Ф. А. Голубинский делает вывод, говоря, чтобы исследовать имеет ли 
 что-нибудь бытие (существует ли  что-нибудь?), нужно наперед составить по-
нятие о самом бытии. По его убеждению, прежде самого бытия нельзя пред-
ставить себе  что-нибудь такое, что могло бы служить основанием для самого 
бытия. Итак, что же такое бытие по мысли Ф. А. Голубинского?

1 Голубинский, Ф. А. Онтология I // Лекции по философии, умозрительному богословию, умоз-
рительной психологии. СПб., 2006. С. 79.



Михаил Иванович Жигалов. Богословская система протоиерея Феодора Голубинского

31

Феодор Александрович определяет бытие, как действование сил. Это дей-
ствование выражается в движении (собственно движении и покое), которое 
и является сущностью бытия. Так, в мире материальном все находится в движе-
нии: планеты и звезды, или наоборот — молекулы, состоящие из частиц, равно-
весие сил удерживает эти частицы друг против друга. Так проявляется и неви-
димый мир, ибо по слову ап. Павла, сказанному в Афинском ареопаге, Бог дает 
«всему жизнь и дыхание и все… мы Им живем и движемся и существуем»
(Деян. 17:25,28). По нашему мнению, термин «движение», в данном контексте 
является равнозначным термину «энергия». Ведь из физики известно, что энер-
гия движения — кинетическая энергия — при остановке предмета не исчезает, 
но по закону сохранения энергии аккумулируется внутри тела, называясь уже 
энергией потенциальной 1.

Следует отметить, что понимание категории бытия как исключительно 
«действование сил», без привязки к материи также полностью соответству-
ет христианской догматике. С одной стороны, «Бог есть дух» (Ин 4:24), т. е. 
он бестелесен и не связан законами материального мира. С другой стороны, 
по христианскому учению Бог творит мир «из ничего». По слову свт. Афанасия 
Великого «вселенная не сама собою произошла, потому что есть о ней Промысл, 
и не из готового вещества сотворена, потому что Бог не бессилен; но из ничего, 
вовсе не существовавшую прежде вселенную, привел в бытие Бог Словом» 2. Та-
ким образом, в основе божественного акта творения находится исключительно 
божественная энергия, которая понимается как «сущностное «движение» Бо-
жеской природы, проявления Божественной сущности (но не сама сущность), 
Божественные действия 3. Именно эта божественная энергия как действие Бо-
жие и привела сотворенный мир в движение, т. е. в бытие.

Также прот. Ф. А. Голубинский определил свой ства бытия под которыми, 
понимаются свой ства вещи, которые и есть условия бытия этой вещи. Бытие 
материальных предметов обязательно протекает в пространстве, что есть их 
всеобщее и неотъемлемое свой ство: положение вещей одних подле других. 
Вместе с тем, внешние предметы постоянно изменяются. Ф. А. Голубинский 
замечает, что даже «горы кажутся нам наиболее постоянными, но и они не оста-
ются всегда в одном и том же состоянии: они находятся в постоянном движе-
нии» 4. Таким образом, появляется еще одно всеобщее и коренное свой ство 
бытия конечного (тварного мира) — время, т. е. положение вещи одной после 
другой.

1 См.: Жигалов М. И. Воззрения Ф. А. Голубинского на метафизический смысл бытия // Кост-
ромской гуманитарный вестник. 2015. № 1 (8). С. 6–8.

2 Слово о воплощении Бога- Слова, и о пришествии Его к нам во плоти // Творения иже во свя-
тых отца нашего Афанасия Великаго, архиепископа Александрийскаго. — Изд. 2-е испр. 
и доп. — [Сергиев Посад]: Свято- Троицкая Сергиева Лавра собственная тип., 1902. / Ч. 1. —
1902. — С. 231. 524 с. / 2 Слово о воплощении Бога- Слова, и о пришествии Его к нам во плоти. 
191–263 с.

3 Божественные энергии. — URL: https://azbyka.ru/bozhestvennye- energii (дата обращения 
15.02.2024).

4 Голубинский, Ф. А. Онтология I // Лекции по философии, умозрительному богословию, умо-
зрительной психологии. СПб., 2006. С. 95.



32

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Вместе с тем, следует отметить, что Голубинский, разделяет понятие бы-
тия конечного, и бытия Бесконечного. Бытие физической вещи ограничено 
условиями, которые есть свой ства вещи. Вещь же, которая сама в себе со-
держит все условия бытия, есть сущность абсолютная, т. е. это есть Божество, 
Творец всего мироздания. А у Бога нет,  каких-либо условий бытия, ибо он есть 
Абсолют, или же Абсолютное бытие, т. е. ни в чем не ограничен. Священное 
Писание свидетельствует о том, что Бог вне пространства и времени: «Бог есть 
Дух» (Ин. 4:24) и «Я есмь Альфа и Омега, начало и конец» (Откр. 1:8). Таким 
образом, свой ства Божии в пространстве: безграничность и вездеприсутствие; 
а во времени: вечность и неизменяемость.

По сути, онтология протоиерея Феодора Александровича Голубинского 
построена на первых словах Евангелия от Иоанна, что естественно для право-
славного богослова. «В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было 
Бог. Оно было в начале у Бога. Все чрез Него начало быть, и без Него ничто 
не начало быть, что начало быть» (Ин. 1:1–3). По выражению святителя Иоан-
на Златоуста, слова Священного Писания «в начале» и «было» по отношению 
к Богу означают вечность, а для человека и земли (всего творения) временное 
ограничение. Кроме того, святитель напоминает о том, что подобными слова-
ми начинается и книга Бытия: «В начале сотворил Бог небо и землю. Земля же 
была безвидна и пуста, и тьма над бездною, и Дух Божий носился над водою» 
(Быт 1:1–2). Здесь также слова «в начале» указывают на качество вечности бы-
тия по отношению к Богу. «Здесь слово: «было» не одно, само по себе, означает 
вечность, а в соединении с другими выражениями: «в начале было» и: «Слово 
было». Подобно тому, как выражение: «сущий», когда говорится о человеке, 
показывает только настоящее время, а когда о Боге, то означает вечность, так 
и выражение: «было», когда говорится о нашем естестве, означает прошедшее 
для нас время, и именно известный предел времени, а когда — о Боге, то вы-
ражает вечность. Итак, слыша «о земле» и «человеке», не следует предпола-
гать о них ничего более того, что свой ственно природе сотворенной» 1. Так же 
как и время, пространство является качеством бытия мира человека. Далее свт. 
Иоанн Златоуст пишет: «Кроме того, выражение: «было», когда употребляется 
о земле и человеке, означает не просто бытие, но в отношении к человеку —
происхождение его из известной страны, а в отношении к земле — качество её 
бытия» 2. В описании акта Божественного творчества пророк Моисей отмеча-
ет, что в первый день «земля же была безвидна и пуста» (Быт. 1:2). Когда Свя-
щенное Писание повествует о человеке, то указывается его местонахождение: 
«И взял Господь Бог человека, [которого создал,] и поселил его в саду Едемском, 
чтобы возделывать его и хранить его (Быт. 2:15); или на происхождение: «Был 
один человек из Рамафаим- Цофима» (1Цар. 1:1). Таким образом, когда в Пи-
сании речь идет о сотворенной Богом неживой и живой природе, по мысли 
свт. Иоанна особо указываются ее качества, а если о человеке, то и местность. 

1 // Иоанн Златоуст, свт. Беседы на Евангелие святого апостола Иоанна Богослова: Беседа 3 
(Ин. 1:1) // Творения святого отца нашего Иоанна Златоуста, архиепископа Константино-
польского, в русском переводе. Издание СПб. Духовной Академии, 1902. Том 8, Книга 1. С. 25.

2 Там же. С. 26.



Михаил Иванович Жигалов. Богословская система протоиерея Феодора Голубинского

33

Таким образом, мы видим, что само Священное Писание указывает нам на про-
странство и время как коренные свой ства бытия.

Если философию Ф. А. Голубинский начинает с вопроса «Существует ли 
 что-нибудь?», то свое теоретическое изложения богословия (умозрительное 
богословие) он начинает с утверждения «Бог есть». Такое начало можно объ-
яснить тем, что идея о Бесконечном принадлежит каждому уму человеческо-
му. В качестве отправного тезиса своей теории Ф. А. Голубинский принимает 
следующее: духу человеческому принадлежит идея о Бесконечном по бытию 
и совершенствам, и вследствие сего первоначальный закон ума состоит в том, 
чтобы для всего ограниченного (человеку) искать первоначала, первообраза 
и конца в Бесконечном.

Теория богословия протоиерея Феодора Голубинского сложена из трех 
час тей:

а) О бытии Божием, где приводятся доказательства (аргументы) бытия 
Божия;

б) О свой ствах Божиих, т. е. что есть Бог в своем бытии;
в) О делах Божиих, как проявление к миру (во вне) совершенств Божиих.

Доказательства бытия Божия.
Предваряя основное содержание, отец Феодор делает три коротких вво-

дных параграфа.
Суть первого сводится к тезису о том, что бытие Божие не может быть 

доказано, в силу чего он и не ставит задачу доказать эту истину, т. к. было 
сказано выше, каждому человеку прирождена сама идея о Боге. Отец Феодор 
называет эту идею «началом, которое нельзя доказать» или же «аксиомой со-
знания» 1.

Во втором вводном параграфе раскрывается значение (необходимость) 
известных в богословской науке доводов утверждения истины бытия Божия, 
к которым он также применяет термин «аргументы (argumenta)». Проводи-
мые доказательства, необходимы человеку лишь как естественные пособия, 
которые помогают раскрыться идее о Бесконечном, которая сама по себе яв-
ляется органом богообщения. С другой стороны, учение о Боге нельзя осно-
вывать только на чувственном опыте, но и на объективном знании. По сути 
дела, эти аргументы необходимы для утверждения в человеке веры, самой идеи 
о Боге, которая, как говорил Голубинский, есть глубочайшее основание высшей, 
разумно- нравственной нашей жизни 2. Эта мысль созвучна словам ап. Павла 
«…кто любит Бога, тому дано знание от Него» (1 Кор. 8:3). Такая характери-
стика доказательств бытия Бога и сегодня принимается богословской наукой, 
называя ее критерием аподиктичности 3.

1 Голубинский, Ф. А. Умозрительное богословие. Отделение первое. // Голубинский, Ф. А. Лек-
ции по философии, умозрительному богословию, умозрительной психологии. СПб., 2006. 
С. 354.

2 См. там же. С. 355–356.
3 Лушников Д., свящ. Основное богословие: учебник бакалавра теологии. М.: Общецерковная 

аспирантура и докторантура им. святых равноапостольных Кирилла и Мефодия, Издатель-
ский дом «Познание», 2021. С. 153.



34

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

В третьем вводном параграфе кратко представлен порядок изложения 
и классификация аргументов бытия Божия, которые он также называет путя-
ми к подтверждению истины бытия Божия (путями Богопознания — М.Ж.). 
Главным путем является рассмотрение самой идеи о Боге в человеческом уме 
(онтологический аргумент). К второму порядку относятся так называемые част-
ные доводы: а) из рассмотрения внешнего мира (космологический и телеологи-
ческий аргументы); и б) из рассмотрения прирожденных человеку стремлений 
искать Бога (нравственный и иные аргументы) 1.

Вместе с тем Феодор Александрович проводит семь основных доказа-
тельств бытия Божия. Особенность его методологии изложения заключается 
в том, что он не только раскрывает суть каждого доказательства, но и приводит 
точки зрения разных мыслителей, а также показывает практическое значение 
каждого из представляемых доказательств.

1. Онтологический аргумент. Его Голубинский считал превосходнее 
и полнее других. Отец Феодор начинает изложение довода с цитаты слов Ан-
сельма Кентерберийского, который первым четко описал онтологический 
аргумент. Сам Голубинский сформулировал такую логическую цепочку: 
«Действительно скажем мы, если бы ум наш мог представить  что-либо выше 
Бога, в таком случае творение стало бы выше своего Творца» 2. Далее приво-
дятся дословные выражения как защитников онтологического аргумента, 
таких как Александра из Галеса, Декарта, Лейбница и Мендельсона, так и его 
противников, а именно Гонило (Гаунило), который в качестве возражения 
представлял недопустимым делать вывод о бытии действительном из пред-
ставления мысленного.

Отдельным блоком Голубинский выделил возражения Канта, который 
по слову о. Феодора «восстал против онтологического довода» 3. Он приводит два 
известных тезиса: а) бытие не есть  какое- нибудь качество (с примером о дей-
ствительных и воображаемых талерах); б) довод Гонило, о том, заключение 
от мысленного переходит к бытию реальному.

Предлагая своему читателю опровержения критики Канта от Декарта и Ге-
геля, о. Феодор предлагает и собственные рассуждения. «Идея о Существе, в ко-
тором все совершеннейшее соединено с действительным бытием, в духе нашем 
есть идея безусловно необходимая, которую не властен я изгладить: не я по-
родил или составил из  каких- нибудь умозаключений, потому что я не имел бы 
ни силы, ни права, ни основания выводить понятие о  чем-то совершеннейшем, 
противоположном случайному, ограниченному. Если бы в духе человеческом, 
вместе с устройством его, не была насаждена идея о совершенно необходимом, 
бесконечном, то невозможен был бы переход в мысли от случайного к необхо-
димому, от конечного к бесконечному, потому что это прямо противоположные 
понятия. Так, если идея о совершенно необходимом необходимо существует 

1 Голубинский, Ф. А. Умозрительное богословие. Отделение первое. // Голубинский, Ф. А. Лек-
ции по философии, умозрительному богословию, умозрительной психологии. СПб., 2006. 
С. 358.

2 Там же. С. 360.
3 Там же. С. 362.



Михаил Иванович Жигалов. Богословская система протоиерея Феодора Голубинского

35

в нашем духе, то предмет ее имеет реальное бытие. В этом, исключительно од-
ном случае, заключение от мышления к бытию совершенно верно» 1. Второй 
тезис Канта Феодор Александрович вообще считал не заслуживающим внима-
ния, т. к. если бы воображаемый идеал был только в нашим мыслях, он стал бы 
творением нашего ума, а следовательно, и конечным, что в корне противоречит 
идее о Существе Совершенном.

В завершении Феодор Александрович указывает на значение онтологи-
ческого аргумента. Он считал, что существующая в человеческом духе идея 
о Бесконечном есть произведение Божества как Первообраза идеи. Ее мож-
но заглушить превратными умствованиями и/или безнравственной жизнью. 
Однако, при отсутствии подобных Высших стремлений человек оказывается 
на одной ступени бытия с животными, живущими не разумом, а инстинктом. 
Таким образом, идея о Боге «необходима, неизгладима и дает свидетельство 
о Существе Бесконечном, не только по совершенствам, но и по бытию…». 
Принятие идеи о Боге как Сущности реальной позволяет человеку быть им 
полном смысле этого слова.

2. Космологический аргумент, по которому все существующее в мире 
должно иметь достаточную причину, т. е. Творца. В основании аргумента лежат 
логический закон причинности и/или достаточного основания, по которым все 
существующее должно иметь достаточную причину того, почему оно существу-
ет 2. После обширного изложения логической цепочки аргумента о. Феодор при-
водит его описание у Ричарда 3, Фомы Аквината, которого Голубинский считал 
«лучшим Богословом средних веков» 4, и Реймара Германа Самуэля.

В отдельном параграфе Феодор Александрович разбирает тезис о том, 
что ряд причин конечных не может простираться в бесконечность. Дело в том, 
что если по закону достаточного основания все в мире имеет причину, то при-
знавать такую логическую цепочку без начала противоречит требованиям 
разума. «В ряду существ и причин конечных должно быть первое звено: за су-
ществами начавшимися, зависящими, как их основание должно быть бытие 
от века существующее — Существо безначальное, имеющее само в себе полное 
бытие. Иначе весь этот ряд причин и существ висел бы ни на чем» 5. Против 
космологического аргумента также восстает система пантеизма, где сам мир 
имеет свой ства бытия абсолютного.

Ф. А. Голубинский отмечал, что сила данного довода заключается в том, 
что он прямо вытекает из логического закона достаточного основания (причи-
ны), который требует от нашего разума поиска Существа, которого «не может 
не быть и имеющего в Самом Себе причину бытия, т. е. Существо самобытное, 
которое в видимом мире мы найти не можем. Если же такое Существо не найти, 

1 Там же. С. 365.
2 См.: Фетисова, Д. Е. Закон достаточного основания в немецкой философии эпохи Просвеще-

ния / Д. Е. Фетисова // Кантовский сборник. — 2013. — № 4. — С. 64–75.
3 Речь идет о Ричарде Миддлтоне, английском теологе, лорд-канцлер Англии (1269–1272).
4 Голубинский, Ф. А. Умозрительное богословие. Отделение первое. // Голубинский, Ф. А. Лек-

ции по философии, умозрительному богословию, умозрительной психологии. СПб., 2006. 
С. 373.

5 Там же. С. 376.



36

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

закон причинности просто перестает работать. И далее, о. Феодор делает три 
замечания о доказательной силе аргумента: а) он основывается на идее о Боге, 
существующей внутри нас, но не рождает ее; б) раз идея о Боге насаждена в нас 
Им Самим, «то в этом и состоит твердость довода и сила заключения» 1. Кроме 
того, аргумент требует от нас осуществить логический переход от бытия слу-
чайного к бытию самобытному; в) он побуждает «вывести заключения о [духов-
ных] совершенствах Бесконечного», через «сознание в себе тех способностей 
и потребностей, из которых рождаются духовные совершенства» 2.

3. Физико- теологический (телеологический) аргумент. Феодор Алексан-
дрович сформулировал его так: «Где усматривается порядок, целесообразность 
и направление средств к благим целям, красоту и гармоническое соединение 
многообразного в единство, там необходимо предположить Виновника тако-
го устройства, премудрого, действующего по разумному плану и поддержи-
вающего порядок» 3. В противном случае причиной бытия мира станет просто 
случай или слепая неразумная сила, что опять же приведет человеческий раз-
ум к нарушению закона достаточного основания. Далее о. Феодор предлагает 
анализ содержания данного аргумента, который «был любимым у здравомыс-
лящих философов» 4. Помимо цитат Платона, Аристотеля, Цицерона и т. д., осо-
бое место занимают выводы «натуральной теологии» Палея (Уильяма Пейли; 
1743–1805), основанные на свидетельствах разумного устроения бытования 
различных живых существ.

После описания физико- теологического аргумента Голубинский приводит 
современные ему два тезиса- возражения последователей Кантовой философии. 
Первым тезисом является факт неполного изучения физического мира. По сути, 
речь идет о том, что вывод о Великом Художнике делается на основании непол-
ной индукции через простое перечисление. В качестве антитезиса о. Феодор 
предлагает тот факт, что все новые и новые исследования природы только под-
тверждают вывод физико- теологического аргумента, исследование же всего 
мира есть требование невозможное. Второе возражение основано на идее Ф. Бэ-
кона и носит сугубо философский аспект: поиск конечных причин ослабляет из-
учение природы и не ведет к дальнейшим открытиям. Голубинский же говорит, 
что «в  том-то и видна высочайшая премудрость Строителя мира, что Он, давши 
законы, соединил необходимость с видимою случайностью, и что вторичные 
причины, постоянно удерживая форму бытия своего, в то же время направлены 
к целям, установленным высочайшею мудростью» 5. И далее: «из этого выводит-
ся та истина, что премудрость Божия открывается в подчинении одних существ 
другим, одних целей — другим высшим, усматривается, хотя по частям, план 
Божественный, осуществляемый в жизни существ той части мироздания, кото-

1 Голубинский, Ф. А. Умозрительное богословие. Отделение первое. // Голубинский, Ф. А. Лек-
ции по философии, умозрительному богословию, умозрительной психологии. СПб., 2006. 
С. 379.

2 Там же. С. 380.
3 Там же.
4 Там же. С. 383.
5 Там же. С. 389.



Михаил Иванович Жигалов. Богословская система протоиерея Феодора Голубинского

37

рая известна нам. Это одно усмотрение есть важное приобретение, по которому 
нельзя называть телеологическое исследование бесплодным» 1.

По мысли Ф. А. Голубинского сила данного аргумента заключена в том, 
что он прямо ведет человеческий ум к мысли о Боге. Единственным услови-
ем такого результата, является необходимость человеку раскрыть в себе идею 
о Бесконечном и утвердиться в ней, иначе исследование природы, особенно 
ее разрушительных явлений, могут привести человека к неразрешимым со-
мнениям.

4. Довод бытия Божия есть согласие всех народов в признании этой 
истины (исторический аргумент). Данное доказательство Голубинский рас-
сматривает с точки зрения методологии по-другому, в рамках единой логиче-
ский цепи, не разделяя повествование на отдельные параграфы. Ход мысли 
таков: у всех людей есть потребность (свой ство) умилостивить Бога, благого-
веть перед Ним, и является тем чистым началом в разуме человеческом, что со-
общено Самим Богом, а разные представления, как то мифы о многобожии, 
формы поклонения, жестокие обряды и суеверия не имеют всеобщего харак-
тера и потому созданы людьми. В качестве тезиса- возражения Феодор Алек-
сандрович приводит идею о том, что есть некоторые народы, вообще не имеют 
религиозного начала. Голубинский опровергает этот тезис через современный 
ему пример просвещения алеутов свт. Иннокентием (Вениаминовым), который 
свидетельствовал о наличии веры в невидимого Духа у алеутов при отсутствии 
внешних религиозных признаков, таких как наличие храмов, капищ, изобра-
жений и т. д. Также в подтверждение своего тезиса отец Феодор приводит в при-
мер историю, произошедшую в Польше, когда одичавшей человек, не имевший 
религиозного опыта, при помощи других людей уверовал в Бога и крестился. 
Отец Феодор задает риторический вопрос: «Как бы успели в этом деле, если бы 
в сердце одичавшего не хранилось семя религии? Никакое животное… не мо-
жет принимать религию» 2.

5. Довод бытия Божия проистекает из исследования высших потребно-
стей души человеческой (психологический аргумент). Высшая потребность 
духа человеческого проявляется в познании совершенной истины, стяжания 
святости и достижения истинного счастья (блаженства). Все эти качества не мо-
гут быть приобретены ни от себя (через упражнение разума), ни от общения 
другими людьми, т. к. люди подчас имеют разные мнения в отношении того 
или иного вопроса, и, естественно, им свой ственно заблуждаться. Тем более, 
их невозможно приобрести от общения с природой. Но, каждому человеку при-
рожден закон, который требует от него нравственного роста. Это закон отец 
Феодор называет «голосом совести», которая есть не что иное, как голос Бога 
внутри нас. Таким образом, потребности в познании истины, поиск святости 
и блаженства позволяет в нашей душе раскрытия вере в Бога, надежде на Бог 
и любви к Богу, который Сам есть Любовь.

6. Этико-теологический (моральный или нравственный) аргумент. 
Феодор Александрович Голубинский уже в заглавии параграфа указывает, 

1 Там же.
2 Там же. С. 393.



38

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

что данное доказательство он представляет в изложении Канта 1. Как извест-
но он считал моральное доказательство единственно состоятельным 2 и под-
вергал критике онтологический, космологический и телеологический аргу-
менты. Кант считал, что человек исполняет нравственный закон и получает 
награду, а потому, осознание этого закона есть счастье. По сути, через награду 
или наказание за исполнение или неисполнение нравственного закона действу-
ет и закон правды (справедливости). О. Феодор, излагая идеи Канта, пишет: 
«Когда не во власти человека установить союз между добродетелью и счастьем, 
то должно быть другое Существо, которое и хочет и может сделать это — на-
градить добродетель достойным ее счастьем» 3. Вместе с тем о тец Феодор отме-
чал, что «несправедливо было бы обвинять Канта в том, что он при раскрытии 
этико- теологического довода учит своекорыстию, внушает людям искать награ-
ды. Он сам во многих местах своих сочинений ясно учит, что надобно исполнять 
долг для долга, иметь уважение к закону для самого закона» 4

Феодор Александрович, вступая в спор с Кантом, отмечает, несмотря на то, 
что нравственный аргумент как частный имеет важность и доказательную силу 
считать его единственным и полным нельзя. В качестве замечаний Голубин-
ский предлагает следующие тезисы: а) Кант не говорит о том, что истинное 
счастье возможно лишь в соединении с Богом; б) история не знает абсолютно 
нравственно совершенного человека, ибо, как известно, «несть человек, иже 
жив будет, и не согрешит»; в) люди святые никогда не хвалились своей жизнью, 
но наоборот, еще более осознавали свою греховность; г) кроме того, чаще люди 
добрые окружены бедствиями и гонениями, но, через исполнение нравствен-
ного закона они обретают утешение совести, в котором и есть счастье.

7. Довод бытия Божия, заимствуемый из сознания в себе действия 
Божия. Это религиозно- опытный аргумент, когда человек стремится в своей 
жизни к исполнению воли Божией и ведет богоподобную жизнь. Именно его 
Голубинский считает самым сильным доказательством бытия Божия. Очевид-
но, что данное доказательство не является всеобщим, т. к. человек, который 
не живет по воле Божией, теряет в жизни Бога, для него все становится чуж-
дым. Вместе с тем Феодор Александрович убежден, что вера в Бога, поиск Бога 
есть инстинкт человека — подобно тому, как у животных есть инстинкт поиска 
пищи; а не иметь веры — противоестественно. Но, с другой стороны, как че-
ловек учится ходить, говорить, так он должен учиться и религии, т. е. человек 
должен стремиться к познанию Бога. Именно в необходимости стремления 

1 Следует отметить, что Голубинский здесь  все-таки добавляет к Канту идеи двух мыслителей 
средневековья, тем самым показывая, что нравственный аргумент бытия Божия имел место 
еще до Канта.

2 Пивоваров, Д. В. Моральное доказательство бытия Бога / Д. В. Пивоваров // Современный 
философский словарь. — М.: Панпринт. В. Е. Кемеров. 1998. [Электронный ресурс]. — URL: 
https://encyclopedia_philosophy.academic.ru/224/МОРАЛЬНОЕ_ДОКАЗАТЕЛЬСТВО_БЫТИЯ_
БОГА (Дата обращения: 29.09.2019).

3 Голубинский, Ф. А. Умозрительное богословие. Отделение первое. // Голубинский, Ф. А. Лек-
ции по философии, умозрительному богословию, умозрительной психологии. СПб., 2006. 
С. 400.

4 Там же. С. 402.



Михаил Иванович Жигалов. Богословская система протоиерея Феодора Голубинского

39

человека вести богоподобную жизнь этот аргумент имеет всеобщий характер. 
Голубинский замечает, что «как чувственный человек не может сомневаться 
в бытии воздуха, который он беспрестанно вдыхает и выдыхает, так и духовный 
человек не может усомниться в бытии Бога, когда из Него почерпает высшую 
жизнь свою» 1. И далее: «Наилучший путь к уверенности в бытии Божием мо-
жет заключаться в этих немногих словах: живи так, как бы ты жил пред очами 
Божиими, и ты не усомнишься, что есть Бог, соделай себя образом Божества, —
и ты будешь видеть в образе Первообраз» 2.

Итак, протоиерей Феодор Александрович Голубинский выделяет семь до-
казательств (аргументов) бытия Божия. Вместе с тем, если обратить внима-
ние на методику изложения каждого аргумента, несложно заметить, что среди 
семи особо выделяются четыре: онтологический, космологический и телеоло-
гический, критикуемые Кантом, и признаваемый им же единственно верный 
нравственный аргумент. Повествование этих аргументов разделено на пара-
графы, в которых последовательно представлены описание доказательства, 
критические замечания и их опровержения. В заключение предлагается сила 
и значение данного аргумента. Повествование об остальных трех доводах идет 
единым текстом и не делится на параграфы.

Классификация доказательств бытия Божия
Если обратиться к современным учебникам и пособиям по Основному 

богословию, мы так же обнаружим подобное разделение. Так в книге «Путь 
разума в поисках истины» проф. А. И. Осипов, выделяет все те же семь дока-
зательств, что и два столетия назад выделил протоиерей Ф. А. Голубинский 3. 
В более новом издании (2021 год) под авторством священника Дмитрия Луш-
никова выделяется только четыре доказательства бытия Божия: космологи-
ческое, онтологическое, телеологическое и нравственное (если не учитывать 
доводы западной рациональной теологии) 4. Учебник был рекомендован из-
данию Учебным комитетом Русской Православной Церкви, вследствие чего 
рассматривается как общецерковный. Возникает закономерный вопрос: в чем 
заключается причина разности позиций в освещении этой темы в современной 
учебной литературе?

Для ответа на этот вопрос необходимо акцентировать внимание на принад-
лежности авторов к той или иной научной школе. Так прот. Ф. А. Голубинский 
был представителем Московский духовной академии, научные традиции ко-
торой, очевидно, воспринял и проф. А. И. Осипов, тогда как свящ. Д. Лушников 
принадлежит к Санкт- Петербургской духовной школе. Дело в том, что процесс 
становления и развития основного богословия в Московской духовной школе 
шел по иному пути — в отличие от других духовных академий XIX века, а имен-

1 Там же. С. 407.
2 Там же. С. 408.
3 См.: Осипов А. И. Путь разума в поисках истины. М.: Издательство Сретенского монастыря 

2003. С. 134–154.
4 Лушников Д., свящ. Основное богословие: учебник бакалавра теологии. М.: Общецерковная 

аспирантура и докторантура им. святых равноапостольных Кирилла и Мефодия, Издатель-
ский дом «Познание», 2021. С. 160–177.



40

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

но: преподавание Основного богословия как учебной дисциплины «происходи-
ло в тесной связи с изучением философии и исследованием метафизических 
вопросов» 1. В связи с этим рассмотрим подробнее развитие темы доказательств 
бытия Бога в трудах представителей Московской и Санкт- Петербургской духов-
ных школ Синодального периода.

Первое, что следует отметить, что именно Ф. А. Голубинский фактически 
является основателем московской школы Основного богословия. Напомним, 
что он читал свои лекции по философии с 1818 по 1854 годы. Именно он был 
одним из первых, кто настолько подробно описал доказательства бытия 
Бога 2.

Буквально через несколько лет после смерти Голубинского, с 1858 года, 
должность ординарного профессора по кафедре философии занимает его выда-
ющийся ученик Виктор Дмитриевич Кудрявцев- Платонов (1822–1891). В своем 
курсе философии религии он, как и учитель, выделяет семь доказательств бытия 
Бога. Однако у него вместо религиозно- опытного аргумента выделяется гносе-
ологическое доказательство. Такой замене можно дать следующее объяснение. 
Во-первых, по содержанию два аргумента не являются абсолютно разными, 
но находятся по отношению друг к другу в логическом отношении пересечения, 
т. к. в его основании находится не понятие о Боге, но «исходя из несомненно-
го, подтверждаемого и опытом, и общим сознанием факта существования 
истины [бытия Существа Высочайшего]» 3. Во-вторых, доказательство, «заим-
ствуемое из сознания в себе действия Божия», автор статьи о доказательствах 
бытия Божия в Православной энциклопедии прямо называет «относительно 
новым» для того времени, а следовательно, можно говорить о том, что именно 
Феодор Александрович был одним из первых, кто подробно рассмотрел данный 
аргумент. Таким образом, в середине XIX века доказательство, «заимствуемое 
из сознания в себе действия Божия», могло рассматриваться не как академиче-
ское, а как авторское, т. е. самого Голубинского.

В 1869 году первым преподавателем Основного богословия как самостоя-
тельной учебной дисциплины стал прот. Иоанн Дмитриевич Петропавловский 
(1844–1907). Предельно кратко он излагает 6 доказательств, но в другой после-
довательности. «Так историческое доказательство приводит нас к признанию 
без обманчивости веры человечества вообще в бытие высшей силы, господ-
ствующей над миром и управляющей им; космологическое — к бытию Бога, 
как абсолютной причины всего, самой в себе самостоятельной и ни от чего 
независимой; телеологическое — к бытию Бога, как абсолютно- разумного суще-
ства; нравственное — к бытию Бога, как абсолютно- доброго существа; наконец, 
онтологическое и теологическое — к бытию Бога, как абсолютного личного 
Духа и абсолютной личной Любви. Приобретённое путем доказательств бытия 
Бога понятие о Боге, как абсолютном Духе, самосознательном и свободном, бу-

1 Лушников Д., свящ. Основное богословие: учебник бакалавра теологии. М.: Общецерковная 
аспирантура и докторантура им. святых равноапостольных Кирилла и Мефодия, Издатель-
ский дом «Познание», 2021. С. 95.

2 Казарян А. Т. Доказательства бытия Божия // Православная энциклопедия. Т. 15, С. 555–573
3 Кудрявцев- Платонов В. Д. Философия религии. М.: Фонд ИВ, 2008. С. 436–437.



Михаил Иванович Жигалов. Богословская система протоиерея Феодора Голубинского

41

дучи основано на твердых эмпирических данных, является прочным, незыбле-
мым» 1. На первый взгляд, в данном изложении отсутствуют психологический 
и религиозно- опытный аргументы. Однако есть теологический, через который 
мы узнаем о Боге как об абсолютной личной Любви. Вероятно, именно этот ар-
гумент и соединяет в себе доводы из стремления к Богу и опыта жизни с Богом.

Следующим наиболее ярким преподавателем основного богословия в Мо-
сковской духовной академии стал С. С. Глаголев (1865–1937). Он преподавал эту 
дисциплину более четверти века: с 1893 года и до закрытия академии больше-
виками. В своем пособии к изучению Основного богословия он рассматривает 
доказательства бытия Божия в контексте исторического развития апологетики 
и в главе о Боге. Как и его предшественники, Глаголев выделяет космологиче-
ские, телеологическое нравственное, историческое и онтологическое доказа-
тельства. Есть и еще два довода. Первый — есть доказательство блаженного 
Августина, которое исходит из идеи в душе человека блага 2. По сути, это есть 
психологический аргумент. Также приводится аргумент от Б. Паскаля, который 
по содержанию близок к религиозно- опытному доказательству. «По его [Па-
скаля] мнению, действительно убедительные доказательства бытия Божьего 
даются чувством, чудесами истинной религии, Библией и всей историей хри-
стианства» 3.

В Санкт- Петербургской духовной академии в первой половине XIX века 
родоначальником преподавания основного богословия стал святитель Инно-
кентий (Борисов; 1800–1857). Его учение о доказательствах бытия Божия из-
ложено в статье «О бытии Божием», изданной в журнале «Христианское чте-
ние» в 1824 году. Он выделяет три группы доказательств бытия Бога. Первое 
доказательство историческое, которое есть «глас общечеловеческого смысла», 
так как «вера существовала во все времена и у всех народов». Вторая группа 
относится к разряду доказательств «из здравого смысла» или же «от приро-
ды». Здесь свт. Иннокентий соединяет телеологической и космологический 
аргументы. Также «от природы» берет свое основание сама идея о Боге (онто-
логический аргумент), «которая находится в уме нашем и составляет как бы 
сущность его». Высшим и наиболее достоверным, как и прот. Феодор Голубин-
ский, свт. Иннокентий признавал доказательство «от религиозного опыта». 
Формулируя это доказательство, святитель вкладывает в него не только смысл 
жизни в Боге, но и утверждается факт присущего человеку стремления к Богу, 
которое Голубинский назвал высшей потребностью человеческой души. Итак, 
мы видим, что по большинству опорных точек доказательства свт. Иннокентия 
так или иначе совпадают с доказательствами прот. Феодора Голубинского. Ис-
ключение составляет лишь кантовский нравственный аргумент 4.

1 Петропавловский И.Д., прот. В защиту христианской веры против неверия. М.: Типо-литогр. 
И. Ефимова, 1897. Вып. 2: Ч. 1. — URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann- Petropavlovskĳ /v-
zashhitu- hristianskoj-very-protiv- neverĳ a-vypusk-2/2_9#sel=45:56,45:146 (дата обращения 
15.02.2025).

2 Глаголев С. С. Пособие к изучению основного богословия. М.: Русская Печатня, 1912. С. 71.
3 Там же С. 73.
4 См. подробнее: Лушников Д. Ю., свящ. Основное богословие в Санкт- Петербургской духовной 

академии синодального периода: монография. СПб.: Изд-во СПБДА, 2023. С. 69–73.



42

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Другим преподавателем основного богословия в академии на Неве стал 
будущий митрополит Макарий (Булгаков; 1816–1879). В своем «Введении 
в православное богословие» он выделяет четыре пути приобретения знаний 
об истине бытия Божия. 1) Путь предания и истерической веры. Это историче-
ский аргумент, который, по мысли митрополита Макария, приводит человека 
к мысли о том, что основание религиозной веры содержится в самом существе 
нашего духа (онтологический аргумент). 2) Путь собственного опыта внешнего, 
через который в природе человек находит указание на бытие Божие. Не упоми-
ная названия аргумента (космологический), владыка здесь указывает на мир 
как сущность не случайную и не самобытную, т. е. имеющею внешнюю при-
чину своего бытия — Бога. Кроме того, он замечает «удивительный порядок, 
соразмерность и красоту» мира, что является основанием логической формулы 
телеологического аргумента. 3) Внутренний опыт человека свидетельствует 
о том, что: а) в уме нашем есть идея о Боге (онтологический аргумент); б) в нас 
действует нравственный закон, неумолкающий голос совести, которая является 
следствием присутствия Бога в нашем сердце (нравственный аргумент); в нас 
есть врожденное стремление к блаженству (святости). 4) Особенным и наибо-
лее лучшим путем приобретения знаний об истине бытия Божия является бла-
гочестивая жизнь (религиозно- опытный аргумент). Таким образом, мы видим, 
что несмотря на различный порядок изложения и содержательное наполнение 
(отсутствие философской составляющей, например критики Канта), доказа-
тельства бытия Божия митрополита Макария (Булгакова) точно соотносятся 
с доказательствами прот. Феодора Голубинского 1. Известно, что Кантову кри-
тику доказательств бытия Божия в учебный курс внес архиепископ Никанор 
(Бровкович; 1826–1891) в 1852 году, за что был отстранен от преподавания 
этого предмета.

В качестве следующего представителя Санкт- Петербургской школы ос-
новного богословия представляется целесообразным взять профессора Ни-
колая Павловича Рождественского (1840–1882). В 1884 году он опубликовал 
свое сочинение «Христианская апологетика. Курс основного богословия». Он 
преподавал настоящую дисциплину в СПБДА в период с 1869 по 1883 годы. 
Считается, что именно проф. Н. Ф. Рождественский совершил в преподава-
нии дисциплины настоящий прорыв: он был одним из первых, кто выделил 
доказательства бытия Бога в отдельную главу. Но именно он был первым пре-
подавателем основного богословия Санкт- Петербургской духовной академии, 
кто описал только четыре доказательства и разделил на две группы: внешние 
(космологическое и телеологическое) и внутренние (онтологическое и нрав-
ственное) 2. Особенностью изложения доказательств Н. П. Рождественским 
является не только подробное раскрытие содержания каждого, но и детальный 

1 См. подробнее: Макарий (Булгаков), митр. Введение в православное богословие (репринтное 
издание). Тутаев: Православное братство святых князей Бориса и Глеба, 1999. — С. 15–21.

2 См.: Христианская апологетика: Курс основного богословия профессора Н. П. Рождественско-
го: [В 2 т.] — Санкт- Петербург, 1884. / Т. 1. — Тип. Ф. Елеонского и К°. — 435, [2] c. — URL: 
https://azbyka.ru/otechnik/Nikolaj_Rozhdestvenskĳ /hristianskaja- apologetika-kurs-osnovnogo- 
bogoslovĳ a/4_30#sel=6:1,186:48 (дата обращения 15.02.2025).



Михаил Иванович Жигалов. Богословская система протоиерея Феодора Голубинского

43

анализ Кантовой критики, а также контраргументы в их защиту. Таким об-
разом, мы можем говорить о том, что с одной стороны Н. П. Рождественский 
в полной мере использовал методологию анализа доказательств бытия Бо-
жия, которую одним из первых применил прот. Феодор Голубинский. С дру-
гой стороны, в его курсе основного богословия впервые в духовной академии 
на Неве были исключены три доказательства (историческое, психологическое 
и религиозно- опытное). Заметим, что значительно позже, уже в ХХ веке, дол-
гие годы основное богословие преподавал архиепископ Михаил (Мудьюгин; 
1912–2000). В своем «Введении в основное богословие» он выделяет все те же 
четыре аргумента бытия Божия 1.

Частично ответ на вопрос, почему произошло подобное сокращение, 
мы можем найти в курсе лекций протопресвитера Евгения Аквилонова (1861–
1911) «Введение в круг богословских наук (Лекции по основному богосло-
вию)». По его мнению, «множественность доказательств может иметь место 
лишь в том случае, когда имеется в виду не сама сущность, единая и равная 
в себе, а различные отношения между субъектами, когда доказательства отно-
сятся к различным атрибутам в Боге» 2. В итоге он считал наиболее важным до-
казательством онтологический аргумент. Доказательствами второго порядка, 
как основывающихся лишь на свой ствах Божиих, он называл космологический 
и телеологический аргументы. Кроме того, о. Евгений критически рассматри-
вал доказательную силу исторического аргумента и доказательства от чудес, 
которое вообще имеет значение лишь для верующего человека, принимающего 
Священное Писание как богодухновенный текст. Исторический аргумент так-
же имеет логическую ущербность в силу того факта, что тезис о том, что исто-
рия не знает ни одного безрелигиозного народа, до конца не подтверждается 3.

Таким образом, можно говорить о том, что исключение (правильнее ска-
зать, их не рассмотрение) из числа доказательств бытия Божия трех аргументов 
в учебном курсе основного богословия в Санкт- Петербургской духовной ака-
демии обусловлено их логическим наполнением. Так, исторический аргумент 
основывается на методологии индукции, при которой осуществляется переход 
от частного знания к общему (от отдельных частных случаев мы переходим 
к общим суждениям). Причем логическая форма исторического аргумента, 
очевидно, основана на неполной индукции, что с научной точки зрения может 
снижать доказательную силу аргумента в целом. То же самое можно говорить 
и о психологическом аргументе, суть которого сводится в наличии в челове-
ке стремления к святости. Касательно религиозно- опытного аргумента: здесь 
справедливо можно говорить о том, что он имеет свою доказательную силу 
исключительно для верующего человека.

1 См.: Введение в основное богословие / Архиепископ Михаил (Мудьюгин); Библейс.-богослов. 
ин-т. — Москва: Общедоступ. православ. ун-т, 1995. — 226, [6] с. — URL: https://azbyka.ru/
otechnik/Mihail_Mudyugin/vvedenie-v-osnovnoe- bogoslovie/ (дата обращения 15.02.2025).

2 Аквилонов Е.П., свящ. Введение в круг богословских наук. [Лекции по основному богословию, 
читанные в читанные в С.- Петербургской духовной академии в 1897–98 гг]. СПб., 1898. С. 6–7. 
[Рукопись]. 

3 См.: Лушников Д. Ю., свящ. Основное богословие в Санкт- Петербургской духовной академии 
синодального периода: монография. СПб.: Изд-во СПБДА, 2023. С. 246–248.



44

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Вместе с тем есть еще одна версия ответа на поставленный вопрос о ко-
личестве доказательств бытия Божия. Профессор Московской духовной ака-
демии Сергей Сергеевич Глаголев (1865–1937) в своем «Пособии по изучению 
основного богословия» отмечает два вида классификаций доказательств бы-
тия Бога. «В немецкой философской литературе преимущественно принята 
классификация Канта: 1) доказательства от данных прямого опыта (явлений 
красоты, целесообразности) — телеологические; 2) доказательства от неопре-
деленного, возможного опыта (нечто существует, есть бывание, контингент-
ность, должно быть бытие) — космологические; 3) доказательства от чистых 
понятий (от идей к бытию) — онтологические» 1. Если добавить к этим трем 
группам, нравственный аргумент, который, как известно, сам Кант считал 
наиболее состоятельным, то мы получим полный набор доказательств, ко-
торые с середины XIX века преподаются в Санкт- Петербургской духовной 
школе.

Вторая классификация доказательств, по мысли С. С. Глаголева, основана 
на французской философской литературе. Здесь также выделяются три груп-
пы: 1) доказательства физические (от явлений к природе), 2) метафизиче-
ские (из данных сознания и разума) и 3) нравственные (из данных истории, 
из фактов веры, из строя жизни народа; сюда присоединяются и эстетические 
доказательства)» 2. К первой группе можно отнести космологический и теле-
ологический аргументы, ко второй — онтологический и психологический, 
а к третьей — исторический, религиозно- опытный и собственно нравственный 
аргументы. Анализ представленных классификаций дает нам право говорить 
о том, что Санкт- Петербургская школа основного богословия в контексте до-
казательств бытия Божия основывается на немецкой философской традиции 
(в первую очередь, на традиции Канта), в то время как Московская школа, ро-
доначальником которой был протоиерей Феодор Голубинский, более опирается 
на французскую философскую традицию.

Завершая анализ доказательств бытия, целесообразно привести слова 
С. С. Глаголева о значении доказательств. «И та и другая классификации, — пи-
шет учёный, — имеют свои достоинства и недостатки, но рамки их во всяком 
случае слишком недостаточны или слишком общи, чтобы заключить или ис-
черпать все свидетельства о Боге, идущие от всего существующего… Все зна-
чение этих доказательств сводится к тому, что должно предполагать и желать 
существование Бога. Не путем логических анализов, а только путем нравствен-
ного самоусовершенствования человек может обрести Бога. Доказательства 
бытия Божьего могут и должны быть стимулом, побуждающим человека идти 
по этому пути. Тех, из сердца которых хитростью лукавого похищены семена 
веры, эти доказательства должны побуждать молиться молитвою несчастно-
го отца, о котором повествует евангелие: "Господи, помоги моему неверию" 
(Мк. 9: 24)» 3.

1 Глаголев С. С. Пособие к изучению основного богословия. М.: Русская Печатня, 1912. С. 78.
2 Там же.
3 Там же.



Михаил Иванович Жигалов. Богословская система протоиерея Феодора Голубинского

45

Свой ства Божии
Ф. А. Голубинский рассматривает свой ства Божии, разделяя их на две ча-

сти: собственно свой ства, которые принадлежат Богу по сущности и совер-
шенства, принадлежащие Богу как Духу Совершенному. Феодор Алексан-
дрович объясняет такое разделение, тем, что в человеке также присутствует 
подобное разделение в формах чувственного воззрения и разума.

Однако, еще в начале исследования автор предостерегает читателя от двух 
крайностей: ума сомневающегося и ума самонадеянного. Первый представляет 
собой скептицизм, согласно которому Бог непостижим и потому абсолютно 
не познаваем. Второй — ум самонадеянный, наоборот мыслит Бога познава-
емым. В качестве примера Голубинский приводит слова различных ученых 
мужей разных времен. «Аэций говорил о себе: "Я знаю Бога столь ясно и со-
вершенно, что не могу знать и самого себя в такой мере, как знаю Бога", а Евно-
мий хвалился, что он в точности знает самую сущность Божию, и вообще имеет 
такое же познание о Боге, какое Бог о Самом Себе. Этих мыслей держались 
некоторые из позднейших философов, например Спиноза говорил: "Я вернее 
знаю Бога, чем  какой- нибудь треугольник"» 1. Или: «Такая же самоуверенность, 
как у Спинозы, видна и в новейшей школе Гегеля, где утверждают, что все уже 
постигнуто, нет более тайн» 2. Отец Феодор отмечал, что особенность же иссле-
дования бытия Божия и Его свой ств, заключается в том, что бытие Бога по свой-
ствам противоположно бытию человека. Напомним, если коренные свой ства 
бытия конечного есть пространство и время, то для Бога это вездеприсутсвие 
и вечность. Вместе с тем, как выразился Ф. Г. Якоби, мы представляем Бога че-
ловекообразно, т. к. Бог создал человека богообразно 3. Именно эта посылка 
и есть главное условие к исследованию свой ств Божиих.

В начале Ф. А. Голубинский дает общее понятие о Боге, Который есть «Су-
щество бесконечное по бытию и духовным совершенствам, Виновник и Пра-
витель мира физического и духовного» 4. Он замечает, что это ни в коем случае 
не определение Бога, т. к. «Безпредельный не может быть определен…, мы при-
нимаем на себя составить общее понятие о Боге, за которым может быть об-
ширнейшее и глубочайшее постижение Его» 5.

Первое свой ство Божие Феодор Александрович сформулировал так: Бог 
есть Существо безусловно необходимое. Богу невозможно не быть. Данное 
свой ство определяется из идеи о Боге как Существе Бесконечном, и как след-
ствием тезисом о том, что в Боге сущность и бытие неразрывно соединены 
между собою. Одной из граней непознаваемой Божественной сущности яв-

1 Голубинский, Ф. А. Умозрительное богословие. Отделение второе. О свой ствах Божиих. // Го-
лубинский, Ф. А. Лекции по философии, умозрительному богословию, умозрительной психо-
логии. СПб., 2006. С. 414.

2 Там же.
3 Цит. по: Голубинский Ф. А. Умозрительная психология // Голубинский, Ф. А. Лекции по фило-

софии, умозрительному богословию, умозрительной психологии. СПб., 2006. С. 574.
4 Голубинский, Ф. А. Умозрительное богословие. Отделение второе. О свой ствах Божиих. // Го-

лубинский, Ф. А. Лекции по философии, умозрительному богословию, умозрительной психо-
логии. СПб., 2006. С. 417.

5 Там же.



46

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

ляется вечность, и потому бытие Его вечно. Если же обратиться к тварному 
миру, то мы видим обратную ситуацию. Так, например у человека — сущность 
вечна, а бытие как начинается, так и прекращается во времени. Для поддер-
жания жизни человеку необходимы внешние условия: воздух, вода, пища, 
защита от разрушительных действий природы. Бог же не нуждается ни в чем, 
но наоборот Сам является достаточной причиной существ конечных, бытие 
которых не совпадает с их сущностью. Очевидно, Бог в своем бытии и дей-
ствиях не нуждается ни в каком другом существе. Таким образом, Ф. А. Го-
лубинский выделяет следующее свой ство: Бог есть существо безусловно- 
независящее, Он не ограничен никакой другой внешней силой. Вывод 
о данном свой стве Божием основан на доводах космологического аргумента 
бытия Божия: на идее о Бесконечном и причинах бытия существ конечных. 
Эти два свой ства, безусловных необходимости и независимости Божией осо-
бенно проявляются в наименовании, которым называет Себя Сам Бог: «Я есмь 
Сущий» (Исх. 3: 14) 1.

Третье свой ство Божие есть вечность и неизменяемость, т. е. Ему при-
надлежит полное бытие и жизнь. Данное свой ство отец Феодор также выводит 
из самой идеи Бесконечного. Время же есть закон ограничения, который явно 
противоречит идее Бесконечного. Говоря о неизменяемости Бога, Феодор Алек-
сандрович, говорит, что это лишь видовое понятие вечности. Если у Бога нет 
ни начала, ни продолжения, ни конца, то, следовательно, Он и не изменяем. 
Именно идея Бесконечного отрицает в Боге понятия пространства, величи-
ны и т. д., как формы ограничения. Следуя данной логике, Ф. А. Голубинский 
выводит следующие свой ства Божии: бестелесность, неизмеримость и вез-
десущие, что означает, что Бога нельзя увидеть никаким органом чувств, Он 
нематериален и не имеет никакого очертания, но Он есть Сила неделимая 
и совершенно сосредоточенная в Себе. Эта Сила не находится в  каком-то ме-
сте, но одновременно находится везде, во все проникает и всем движет, т. е. Он 
всемогущ. Описание вездеприсутствия Божия, есть тот редкий случай, когда 
Феодор Александрович прибегает к прямой цитате святых отцов, а именно к ав-
торитету свт. Григория Нисского 2.

Под всемогуществом как свой ством Божиим прот. Ф. А. Голубинский 
понимает «беспредельную силу производить в бытие, что Бог ни захочет, так 
что никакая сторонняя сила не может удержать или стеснить Его действова-
ние» 3. Данное свой ство отец Феодор выводит исходя из рассмотрения дел Бо-
жиих, Его творения, что напрямую коррелирует с его физико- теологическим 

1 Примечательно, что как в дореволюционном, так и современном издании лекций прот. 
Ф. А. Голубинского (а также их интернет- версии на сайте https://azbyka.ru/) допущена ошиб-
ка в указании библейских координат: вместо [Исх. 3: 14] указано [Исх. 3: 4].

2 Творения свт. Григория были переведены и изданы на русском языке в 60-е годы XIX века. 
Очевидно, что Ф. А. Голубинский приводит цитату с первоисточника в собственном переводе, 
но, к сожалению, не дает ссылки на конкретное сочинение.

3 См.: Голубинский, Ф. А. Умозрительное богословие. Отделение второе. О свой ствах Божиих. 
// Голубинский, Ф. А. Лекции по философии, умозрительному богословию, умозрительной 
психологии. СПб, 2006. С. 435.



Михаил Иванович Жигалов. Богословская система протоиерея Феодора Голубинского

47

доказательством бытия Божия. Здесь, он вновь прибегает к святоотеческому 
наследию — преподобному Иоанну Дамаскину 1.

Из рассмотрения вышеописанных свой ств Божиих Голубинский делает 
следующий вывод: Бог есть существо Всесовершеннейшее и бесконечно- 
совершенное, ничем не ограниченное. На этом этапе исследования отец Фео-
дор ставит важный вопрос: если Бог по сущности бесконечно- совершенен, 
то не принадлежит ли ему не только качества нравственного добра, но и зла? 
Видимо данный вопрос был популярен в XIX в. Здесь Феодор Александрович, 
используя идею Платона, доказывает, что зло вообще не имеет собственной 
сущности, но является лишь отрицанием, уклонением от добра и беспредельной 
любви Божией, которые и принадлежат сущности Бога.

Последние два свой ства Божии основаны на категории количества — это 
высочайшее единство. Данное качество рассматривается с двух позиций: есть 
внутреннее единство, т. е. несложность и простота совершенств в существе 
Божием, и внешнее единство, т. е. Его исключительность, показывающая, 
что не существует никакого другого подобного Богу существа.

Говоря о совершенствах Божиих, Ф. А. Голубинский наибольшее внима-
ние уделяет Всеведению Божию, и отвечает на подчас неразрешимые вопросы. 
Во-первых, Голубинский формулирует способ (форму) Божественного вéдения, 
«вéдением из себя» 2. И далее: «Бог и изменяемые вещи знает неизменяемо, 
временные — вечно, разнообразное — единым объятием, или воззрением» 3.

Во-вторых, предмет всеведения есть то, что Бог Сознает Себя источником 
всякой истины, Он познает существующее и возможное, будущее и прошедшее 
в одно мгновение созерцания совершенным и полнейшим образом. Он знает 
изменяемое неизменяемо, видит временное в вечности. Отец Феодор делает 
вывод, что Бог знает не только все действительное и возможное. Отсюда, оче-
видно, что Бог в полноте знает не только прошедшее и настоящее, но и будущее, 
о чем нам обильно свидетельствует Священная история. Причем Бог знает буду-
щее не только целых народов, но и предвидит свободные действия и поступки 
отдельных людей.

Здесь возникает сложный и крайне опасный вопрос: не нарушает ли пред-
видение Божие нравственной свободы людей? Этот тезис так или иначе по-
влиял на неправильное понимание предвидения среди протестантов, в идее 
предопределения, т. е. бессилии человека в деле спасения и всемогуществе 
Бога 4. До крайности эту мысль довел Жан Кальвин, который полагал, что одни 
люди предопределены к вечному блаженству, а другие — к вечной погибели. 
Феодор Александрович отвечает на данный вопрос, прибегая не только к таким 
Учителям Церкви как блаж. Августин и прп. Иоанн Дамаскин, но и использует 
идеи философов. Отец Феодор выводит следующую формулу: Бог предвидит сво-

1 К сожалению, ссылки на конкретное сочинение нет и в этот раз.
2 Голубинский, Ф. А. Умозрительное богословие. Отделение второе. О свой ствах Божиих. // Го-

лубинский, Ф. А. Лекции по философии, умозрительному богословию, умозрительной психо-
логии. СПб, 2006. С. 449.

3 Тамже.
4  Васечко, В. Н., протоиерей. Сравнительно богословие: 2-е изд. испр. и перераб. / протоиерей 

В. Н. Васечко. — М.: Изд-во ПСТГУ, 2012. — С. 32–33.



48

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

бодные действия как имеющие непреложно совершиться. Предвидение Божие 
подобно нашему знанию других людей, и как следствие, мы имеет способность 
прогнозировать их поведение.

Знание или ведение поведения другого человека, полностью сохраняют 
его власть над собой. Так, например, мы знаем маршрут автобуса, и потому 
ожидаем его на остановке, предвидя его приезд, хотя это от нас не зависит. А по-
скольку Бог вечен, для него и будущее представляется настоящим. Но здесь 
возникает другой вопрос: если Бог предвидит любые поступки людей, то как 
Он предвидит зло, когда оно противоположно Его существу?

Голубинский пишет, что это знание основывается на совершенном знании 
Богом добра. Зло, как отмечалось выше не имеет самостоятельной сущности, 
но представляет собой лишь отрицательное добро. Таким образом, через идеал 
добра, источником и носителем которого по существу является Бог и можно 
познать зло, как отклонение от этого идеала. Феодор Александрович приво-
дит такой пример: человек, который погряз во зле бывает доволен своим нрав-
ственным состоянием, и лишь изредка отягощается им, но большею частью 
привыкает ко злу, что не ощущает его как зло. И наоборот, чем больше чело-
век заботится о преодолении зла, тем больше он ощущает тяжесть его 1. Так 
и Бог, являясь источником идеала добра, полностью предвидит зло, заранее 
устраивая меры к ограничению зла. Митрополит Иоанн Тобольский (Макси-
мович) (1651–1715) указывает, что через попущение Богом злого, открывает-
ся богатство славы (правды) Божией, т. к. через неправедных Бог наказывает 
праведных, направляя их на путь спасения. Как родитель розгами бьет ребенка, 
но, когда тот исправится, розги сжигаются 2.

Следующее совершенство Божие есть Его Премудрость. Она есть такое со-
вершенство ума Божественного, по которому в Нем существует вечный перво-
образ всего мира и порядка всех вещей, т. е. мир идеальный. Таким образом 
все дела Божии направлены достижению миром этого идеала, или как пишет 
Феодор Александрович — к выражению совершенств Божиих в жизни нрав-
ственных существ. Премудрости Божией присуща высочайшая свобода. В от-
личии от человека, который имеет божественный дар свободы, «в свободе воли 
Божией нет борьбы, колебания между добром и злом. Для нашего ограничен-
ного разума понятия необходимости и свободы противоположны, в естестве же 
Божием сии противоположности совершенно тожественны, равносильны одна 
другой. По необходимости всесовершенного естества, свобода Божия не может 
делать зло, может хотеть и делать только добро — вот необходимость» 3. По сути 
дела, Премудрость Божия находит свое внешнее выражение в Промысле Божи-
ем, в Его всеблагой воле, которой присущи святость и благость.

1 См.: Голубинский, Ф. А. Умозрительное богословие. Отделение второе. О свой ствах Божиих. 
// Голубинский, Ф. А. Лекции по философии, умозрительному богословию, умозрительной 
психологии. СПб, 2006. С. 463.

2 См: Иоанн Тобольский, свт. Иллиотропион / свт. Иоанн Тобольский — М.: Издательство Сре-
тенского монастыря, 2009. — С. 33.

3 Голубинский, Ф. А. Умозрительное богословие. Отделение второе. О свой ствах Божиих. // Го-
лубинский, Ф. А. Лекции по философии, умозрительному богословию, умозрительной психо-
логии. СПб, 2006. С. 466.



Михаил Иванович Жигалов. Богословская система протоиерея Феодора Голубинского

49

Святость Божия есть постоянная и неизменная чистота от всякой тени 
несовершенства и всегда равная себе твердость в исполнении нравственного 
закона. Можно сказать, что святость Божия есть Совокупность Совершеств. 
Благость Божия есть вечная и неизменная любовь к творению, которому Бог 
стремится сообщать блага, соразмерно из нравственным возможностям, т. к. 
доб ро любит сообщать себя другим. Феодор Александрович отмечает, что свя-
тость и благость Божия, соединенная с его мудростью есть высочайшая прав-
да — Правда Божия, действием которой совершается очищение добра от зла. 
Через установление Правды Божией Господь являет Свое Блаженство, которое 
есть живейшее, чистейшее и непрерывное радование от созерцания Высочай-
шей своей благости. Именно это Блаженство Господь готов даровать каждому 
человеку за исполнение Его нравственного закона.

Дела Божии
Последней частью умозрительного богословия Ф. А. Голубинского является 

исследование внешних Дел Божиих, которые делятся на творение мира и про-
мышление Божие о мире. В настоящем пункте мы лишь кратко коснемся данной 
тематики, в контексте исключительно лекций о. Феодора по умозрительному 
богословию. Подробный анализ дел Божиих предусмотрен планом настоящего 
исследования в следующем параграфе.

Начиная свои лекции о Боге как о Творце, Феодор Александрович приво-
дит актуальные для своего времени научные аргументы против теорий о небо-
жественном происхождении мира. Исходным положением лекций является 
утверждение о том, что мир сотворён Богом. В основе доказательства лежат 
три тезиса: а) предполагать ряд причин конечных, простирающихся в бесконеч-
ность, не согласно со здравым умом; б) через случайное столкновение атомов 
не может произойти порядок; в) душа мира не может быть последним и вечным 
его началом, т. е. мир не есть высшее существо.

Второе положение заключает идею о том, что Бог сотворил мир не по необ-
ходимости, а по свободной воле. Эту мысль отец Феодор доказывает методом 
«от обратного». Так если Бог сотворил мир по необходимости, т. е. по принуж-
дению, то, следовательно, вместе мир должен существовать совместно с сущ-
ностью Бога и составлять с Ним одно целое, как это понимается в пантеизме. 
Такая логика лишает Бога свободы и воли, более того, ставит творение на одну 
ступень с Творцом, и, по сути, Бог перестает быть Творцом. Очевидно, подоб-
ный ход мысли противоречит самой сущности Бога. Также отец Феодор опро-
вергает идею о том, что Бог сотворил мир из вечной материи.

Следующее положение в своем основании имеет утверждение о том, 
что мир сотворен Богом во времени. И здесь Феодор Александрович основы-
вается на том же ходе мыслей. Если предположить, что мир сотворен от веч-
ности, то он должен быть совечен Богу, что невозможно. Кроме того, само сло-
во творить, предполагает создавать то, что прежде не существовало, а потому 
очевидно, что мир, имеющий начало, сотворен во времени.

Последним Ф. А. Голубинский формулирует причины и цели творения Бо-
гом мира: открыть Себя, Свои совершенства и блаженство в существах нрав-



50

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

ственных. Бог, являясь источником совершенной добродетели, творит бес-
корыстно, желая произвести творению общее благо, а не собственную славу. 
Отец Феодор пишет: «Физический мир имеет цель свою в мире нравственном, 
а целью существ нравственного мира должно быть полное всецелое совер-
шенство: по уму — умудрение и просвещение, по воле — освящение, по чув-
ству — блаженство, основывающиеся на чистом проявлении Божественных 
совершенств» 1.

Заключительной частью умозрительного богословия Ф. А. Голубинского 
является размышление о Промысле Божием, т. к. после творения мира Господь 
не оставил его на волю случая, но Сам непрестанно печется о нем. «Промысл 
Божий есть действие Божие состоящее в том, что Бог непрестанно поддержива-
ет бытие, силы и законы всех тварей и направляет все события в мире к благим 
целям» 2.

Феодор Александрович рассматривает Промысл Божий в трех разных дей-
ствиях, первое из которые сохранение мира, т. е. Бог непрестанно поддерживает 
бытие, силы, законы и порядок всего сотворенного. В мире частные существа 
постоянно заменяют друг друга, мы наблюдаем их начало и конец. Однако сам 
мир, материя сохраняются. Таким образом, по мысли Феодора Александровича, 
бытие мира сохраняется исключительно Промыслом Божиим. Само бытие отец 
Феодор понимал как действование сил, то очевидно бытие мира есть прямое 
следствие промыслительного действия Божия в отношении своего творения.

Второе действие Промысла Божия есть управление миром, и содействие 
существам сотворенным. В мире существует и действует множество прямо 
противоположных сил, которые могут привести в мире пагубные последствия. 
Однако, после неурожаев, мы наблюдаем обильное плодоношение, после моров 
и эпидемий, рождается существ больше, чем в обычные годы. Отец Феодор от-
мечает, что исследование мира, в котором действуют разнонаправленные силы, 
но которые не разрушают его, являет доказательство мироправления Божия, 
которым противоположное приводятся к единству.

Сохранение мира и его управление совершается содействием Божиим, т. е. 
соединением действия Божия с действием сил, сотворенных для их поддер-
жания, укрепления и благонаправления. В отношении существ нравственных 
содействие проявляется проведении доброго к доброму концу и исправлении 
неправедных намерений и действий человека. По сути дела, Ф. А. Голубинский 
говорит о синергии Бога и человека, т. к. Бог есть и Законодатель, и Верховный 
Судья, и правосудный Мздовоздоятель.

Итак, после изучения богословской концепции Ф. А. Голубинского, пред-
метом которой является Божество, рассматриваемое в своих совершенствах 
и явлении их в действии, целесообразно продолжить исследование анализом 
учения о творении Божием и Его промысле о мире.

1 Голубинский, Ф. А. Умозрительное богословие. Отделение третье. О делах Божиих. // Голу-
бинский, Ф. А. Лекции по философии, умозрительному богословию, умозрительной психоло-
гии. С. 504.

2 Там же. С. 543.



Михаил Иванович Жигалов. Богословская система протоиерея Феодора Голубинского

51

Выводы:
Изучение богословской концепции позволило сделать сформулировать ее 

основные постулаты.
1. Феодор Александрович определяет бытие, как действование сил. Это дей-

ствование выражается в движении, которое и является сущностью бытия. Он 
четко разделяет бытие конечных (тварных) существ и бытие Бескононечного, 
указывая на коренные свой ства их бытия: пространство и время для творения, 
вездеприсутствие и вечность для Творца. Теория богословия Голубинского сло-
жена из трех частей: 1) О бытии Божием, 2) О свой ствах Божиих, 3) О делах 
Божиих.

2. Анализируя доказательства бытия Божия, он не ставит задачу доказать 
эту истину, т. к. по мнению отца Феодора каждому человеку прирождена идея 
о Боге. Он называет эту идею аксиомой сознания. Проводимые же доказатель-
ства, необходимы человеку лишь как естественные пособия, которые помогают 
раскрыться идее о Бесконечном, которая сама по себе является органом бого-
общения.

3. Самым сильным доказательством бытия Божия Ф. А. Голубинский счи-
тал сознание в себе действия Божия, когда человек стремится в своей жизни 
исполнения воли Божией.

4. Свой ства Божии, делятся на две части: собственно свой ства, которые 
принадлежат Богу по сущности и совершенства, принадлежащие Богу как Духу 
Совершенному. К свой ствам Божиим можно отнести идею о том, что Бог есть 
Существо безусловно необходимое, безусловно независящее, всесовершенней-
шее и бесконечно- совершенное, всемогущее, а также такие черты как вечность, 
неизменяемость, бестелесность, неизмеримость и вездесущие, внутреннее 
и внешнее единство.

5. Совершенства Божии выражаются в Его Всеведении, Премудрости, 
святости и благости. Дела Божиих по отношению к миру делятся на творение 
и Промысл Божий. Бог сотворил мир не по необходимости, а по свободной воле, 
с целью открыть Себя, Свои совершенства и блаженство в существах нравствен-
ных.

6. После творения мира Господь не оставил его на волю случая, но Сам 
непрестанно печется о нем. Промысл Божий проявляется в трех действиях, 
первое из которые сохранение мира, второе — управление миром, и третье —
содействием Божиим, т. е. соединением действия Божия с действием сил, со-
творенных для их поддержания, укрепления и благонаправления.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Аквилонов Е. П., свящ. Введение в круг богословских наук. [Лекции по основ-

ному богословию, читанные в С.- Петербургской духовной академии в 1897–98 гг]. СПб., 
1898. — 225 с. [Рукопись].

2. Афанасий Великий, свт. Слово о воплощении Бога- Слова, и о пришествии Его 
к нам во плоти // Творения иже во святых отца нашего Афанасия Великаго, архиепи-
скопа Александрийскаго. — Изд. 2-е испр. и доп. — [Сергиев Посад]: Свято- Троицкая 



52

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Сергиева Лавра собственная тип., 1902. / Ч. 1. — 1902. — С. 231. 524 с. / 2 Слово о во-
площении Бога- Слова, и о пришествии Его к нам во плоти. 191–263 с.

3. Божественные энергии. — URL: https://azbyka.ru/bozhestvennye- energii (дата 
обращения 15.02.2024).

4. Васечко, В. Н., протоиерей. Сравнительно богословие: 2-е изд. испр. и перераб. 
/ протоиерей В. Н. Васечко. — М.: Изд-во ПСТГУ, 2012. — 112 с.

5. Введение в основное богословие / Архиепископ Михаил (Мудьюгин); Библейс.-
богослов. ин-т. — Москва: Общедоступ. православ. ун-т, 1995. — 226, [6] с. — URL: 
https://azbyka.ru/otechnik/Mihail_Mudyugin/vvedenie-v-osnovnoe- bogoslovie/ (дата об-
ращения 15.02.2025).

6. Глаголев С. С. Пособие к изучению основного богословия. М.: Русская Печатня, 
1912. — 282 с.

7. Голубинский, Ф. А. Лекции по философии, умозрительному богословию, умоз-
рительной психологии. СПб., 2006. — 695с.

8. Жигалов, М. И. Воззрения Ф. А. Голубинского на метафизический смысл бытия 
/ М. И. Жигалов // Костромской гуманитарный вестник. 2015. № 1 (8). С. 6–8.

9. Иоанн Златоуст, свт. Беседы на Евангелие святого апостола Иоанна Богослова 
// Творения святого отца нашего Иоанна Златоуста, архиепископа Константинополь-
ского, в русском переводе. Издание СПб. Духовной Академии, 1902. Том 8, Книга 1–2. —
604 с.

10. Иоанн Тобольский, свт. Иллиотропион. М.: Издательство Сретенского мона-
стыря, 2009. — 656 с.

11. Казарян А. Т. Доказательства бытия Божия // Православная энциклопедия. М.: 
Церковно- научный центр «Православная Энциклопедия», 2007. Т. 15. С. 555–573.

12. Кудрявцев- Платонов В. Д. Философия религии. М.: Фонд ИВ, 2008. — 576 с.
13. Лушников Д. Ю., свящ. Основное богословие в Санкт- Петербургской духовной 

академии синодального периода: монография. СПб.: Изд-во СПБДА, 2023. — 324 с.
14. Лушников Д., свящ. Основное богословие: учебник бакалавра теологии. М.: 

Общецерковная аспирантура и докторантура им. святых равноапостольных Кирилла 
и Мефодия, Издательский дом «Познание», 2021. — 408 с.

15. Макарий (Булгаков), митр. Введение в православное богословие (репринтное 
издание). Тутаев: Православное братство святых князей Бориса и Глеба, 1999. — 486 с.

16. Осипов А. И. Путь разума в поисках истины. М.: Издательство Сретенского 
монастыря 2003. — 432 с.

17. Петропавловский И. Д., прот. В защиту христианской веры против неверия. М.: 
Типо-литогр. И. Ефимова, 1897. Вып. 2: Ч. 1. — URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann- 
Petropavlovskĳ/v-zashhitu- hristianskoj-very-protiv- neverĳa-vypusk-2/2_9#sel=45:56,45:146 
(дата обращения 15.02.2025).

18. Пивоваров, Д. В. Моральное доказательство бытия Бога / Д. В. Пивоваров 
// Современный философский словарь — М.: Панпринт. В. Е. Кемеров. 1998. — URL: 
https://encyclopedia_philosophy.academic.ru/224/МОРАЛЬНОЕ_ДОКАЗАТЕ ЛЬСТВО 
_БЫТИЯ_БОГА (дата обращения 29.09.2019).

19. Фетисова, Д. Е. Закон достаточного основания в немецкой философии эпохи 
Просвещения / Д. Е. Фетисова // Кантовский сборник. 2013. № 4. С. 64–75.

20. Христианская апологетика: Курс основного богословия профессора Н. П. Рожде-
ственского: [В 2 т.] — Санкт- Петербург, 1884. / Т. 1. — Тип. Ф. Елеонского и К°. — 435, [2] 
c. — URL: https://azbyka.ru/otechnik/Nikolaj_Rozhdestvenskĳ/hristianskaja- apologetika-
kurs-osnovnogo- bogoslovĳa/4_30#sel=6:1,186:48 (дата обращения 15.02.2025).



Михаил Иванович Жигалов. Богословская система протоиерея Феодора Голубинского

53

REFERENSES
1. Akvilonov E.P., svyashh. Vvedenie v krug bogoslovskix nauk. [Lekcii po osnovnomu 

bogosloviyu, chitanny`e v chitanny`e v S.-Peterburgskoj duxovnoj akademii v 1897–98 gg]. 
SPb., 1898. — 225 s. [Rukopis`]. (in Russian).

2. Afanasĳ Velikĳ, svt. Slovo o voploshhenii Boga- Slova, i o prishestvii Ego k nam 
vo ploti // Tvoreniya izhe vo svyaty`x otcza nashego Afanasiya Velikago, arxiepiskopa 
Aleksandrĳskago. — Izd. 2-e ispr. i dop. — [Sergiev Posad]: Svyato- Troiczkaya Sergieva Lavra 
sobstvennaya tip., 1902. / Ch. 1. — 1902. — S. 231. 524 s. / 2 Slovo o voploshhenii Boga- 
Slova, i o prishestvii Ego k nam vo ploti. 191–263 s. (in Russian).

3. Bozhestvenny`e e`nergii. — URL: https://azbyka.ru/bozhestvennye- energii (data 
obrashheniya 15.02.2024). (in Russian).

4. Vasechko, V. N., prot. Sravnitel`no bogoslovie: 2-e izd. ispr. i pererab. M.: Izd-vo 
PSTGU, 2012. — 112 s. (in Russian).

5. Vvedenie v osnovnoe bogoslovie / Arxiepiskop Mixail (Mud`yugin); Biblejs.-
bogoslov. in-t. — Moskva: Obshhedostup. pravoslav. un-t, 1995. — 226, [6] s. — URL: https://
azbyka.ru/otechnik/Mihail_Mudyugin/vvedenie-v-osnovnoe- bogoslovie/ (data obrashheniya 
15.02.2025). (in Russian).

6. Glagolev S. S. Posobie k izucheniyu osnovnogo bogosloviya. M.: Russkaya Pechatnya, 
1912. — 282 s. (in Russian).

7. Golubinskĳ, F. A. Lekcii po filosofii, umozritel`nomu bogosloviyu, umozritel`noj 
psixologii. SPb., 2006. — 695s. (in Russian).

8. Zhigalov, M. I. Vozzreniya F. A. Golubinskogo na metafizicheskĳ smy`sl by`tiya / 
M. I. Zhigalov // Kostromskoj gumanitarny`j vestnik. 2015. № 1 (8). S. 6–8. (in Russian).

9. Ioann Zlatoust, svt. Besedy` na Evangelie svyatogo apostola Ioanna Bogoslova // 
Tvoreniya svyatogo otcza nashego Ioanna Zlatousta, arxiepiskopa Konstantinopol`skogo, 
v russkom perevode. Izdanie SPb. Duxovnoj Akademii, 1902. Tom 8, Kniga 1–2. — 604 s. 
(in Russian).

10. Ioann Tobol`skĳ, svt. Illiotropion. M.: Izdatel`stvo Sretenskogo monasty`rya, 
2009. — 656 s. (in Russian).

11. Kazaryan A. T. Dokazatel`stva by`tiya Bozhiya // Pravoslavnaya e`ncik lopediya. 
M.: Cerkovno- nauchny`j centr «Pravoslavnaya E`nciklopediya», 2007. T. 15. S. 555–573. 
(in Russian).

12. Kudryavcev- Platonov V. D. Filosofiya religii. M.: Fond IV, 2008. — 576 s.
13. Lushnikov D. Yu., svyashh. Osnovnoe bogoslovie v Sankt- Peterburgskoj duxovnoj 

akademii sinodal`nogo perioda: monografiya. SPb.: Izd-vo SPBDA, 2023. — 324 s. 
(in Russian).

14. Lushnikov D., svyashh. Osnovnoe bogoslovie: uchebnik bakalavra teologii. M.: 
Obshhecerkovnaya aspirantura i doktorantura im. svyaty`x ravnoapostol`ny`x Kirilla 
i Mefodiya, Izdatel`skĳ dom «Poznanie», 2021. –408 s. (in Russian).

15. Makarĳ (Bulgakov), mitr. Vvedenie v pravoslavnoe bogoslovie (reprintnoe izdanie). 
Tutaev: Pravoslavnoe bratstvo svyaty`x knyazej Borisa i Gleba, 1999. — 486 s. (in Russian).

16. Osipov A. I. Put` razuma v poiskax istiny`. M.: Izdatel`stvo Sretenskogo monasty`rya 
2003. — 432 s. (in Russian).

17. Petropavlovskĳ I.D., prot. V zashhitu xristianskoj very` protiv neveriya. M.: 
Tipo-litogr. I. Efimova, 1897. Vy`p. 2: Ch. 1. — URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann- 
Petropavlovskĳ/v-zashhitu- hristianskoj-very-protiv- neverĳa-vypusk-2/2_9#sel=45:56,45:146 
(data obrashheniya 15.02.2025). (in Russian).



54

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

18. Pivovarov, D. V. Moral`noe dokazatel`stvo by`tiya Boga / D. V. Pivovarov // 
Sovremenny`j filosofskĳ slovar` — M.: Panprint. V. E. Kemerov. 1998. — URL: https://
encyclopedia_philosophy.academic.ru/224/MORALЬNOE_DOKAZATE LЬSTVO _BY`TIYa_
BOGA (data obrashheniya 29.09.2019). (in Russian).

19. Fetisova, D. E. Zakon dostatochnogo osnovaniya v nemeczkoj filosofii e`poxi 
Prosveshheniya / D. E. Fetisova // Kantovskĳ sbornik. 2013. № 4. S. 64–75. (in Russian).

20. Xristianskaya apologetika: Kurs osnovnogo bogosloviya professora 
N. P. Rozhdestvenskogo: [V 2 t.] — Sankt- Peterburg, 1884. / T. 1. — Tip. F. Eleonskogo 
i K°. — 435, [2] c. — URL: https://azbyka.ru/otechnik/Nikolaj_Rozhdestvenskĳ/
hristianskaja- apologetika-kurs-osnovnogo- bogoslovĳa/4_30#sel=6:1,186:48 (data 
obrashheniya 15.02.2025). (in Russian).

Статья поступи ла в редакцию 27.03.2025; одобрена после рецензирования: 
5.05.2025; принята к публикации 13.05.2025.

The article was submitted 27.03.2025; approved after reviewing: 5.05.2025; 
accepted for publication 13.05.2025.



55
© Калашников Д. С., 2025.

БОГОСЛОВСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №3 (31). С. 55–72
Ipatievsky vestnik. 2025. № 3 (31). Р. 55–72

Научная статья
УДК 241:281.93(092)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–3–55–72

ИСТОКИ ОПЫТНО- ПСИХОЛОГИЧЕСКИХ 
ИДЕЙ В БОГОСЛОВИИ 

МУЧЕНИКА ИОАННА ПОПОВА

 Калашников Денис Сергеевич,
Православный Свято- Тихоновский гуманитарный университет, 

Москва, Россия, 
denis-s-kalashnikov@yandex.ru

Аннотация. Богословское наследие мученика Иоанна 
Попова до сих пор мало изучено. Среди истоков его 
опытно- психологических идей можно выделить опыт-
ную психологию, художественную литературу, а также его 
глубокую укорененность в академической традиции, вос-
ходящую к его учителю, митр. Антонию (Храповицкому). 
Оба они критикуют учение Канта и в отличие от него при-
знают достоверность внутреннего опыта. Попов предла-
гает уникальный подход к нравственности, основанный 
на анализе нравственных чувств и идеалов, а также пси-
хологическом представлении о человеке, который в духе 
времени рассматривает как научный.

Ключевые слова: И. В. Попов, опытная психология, 
русское академическое богословие, совесть, естественный 
нравственный закон

Для цитирования: Калашников Д. С. Истоки опытно- 
психологических идей в богословии мученика Иоанна 
Попова // Ипатьевский вестник. 2025. № 3. С. 55–72 
https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3–55–72

Калашников 
Денис Сергеевич
кандидат биологических 
наук, Православный Свя-
то-Тихоновский гумани-
тарный университет
/
Kalashnikov 
Denis Sergeevich,
PhD in biological sciences, 
St.Tikhon  Orthodox 
University



56

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

THEOLOGICAL STUDIES
Scientific article

THE ORIGINS OF EXPERIMENTAL PSYCHOLOGICAL 
IDEAS IN THE THEOLOGY OF THE MARTYR 

IOANN POPOV

Denis S. Kalashnikov
Сandidate of Biological sciences

Saint Tikhon's Orthodox University of Humanities, Moscow, Russia,
denis-s-kalashnikov@yandex.ru

Abstract. The theological legacy of the Martyr Ioann Popov is still poorly understood. 
Among the origins of his experimental psychological ideas, one can single out experiment-
al psychology, fiction, as well as his deep roots in the academic tradition, dating back to his 
teacher, Mitr. Anthony (Khrapovitsky). Both criticize Kant's teaching, and, unlike him, rec-
ognize the reliability of inner experience. Popov offers a unique approach to morality based 
on an analysis of moral feelings and ideals, as well as a psychological view of a person, which 
he considers scientific in the spirit of the times.

Key words: I. V. Popov, experimental psychology, Russian academic theology, conscience, 
natural moral law

For citation: Kalashnikov  D. S. The origins of experimental psychological ideas in the 
theology of the martyr Ioann Popov // Ipatievsky vestnik. 2025. № 3. Р. 55–72 (In Russian). 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3–55–72

Постановка проблемы
Изучение происхождения и взаимосвязей идей, которое помогает находить 

ответы на современные вопросы, — это основной фактор, определяющий зна-
чимость любого историко- богословского исследования. В этом ключе мы об-
ратились к наследию выдающегося патролога, профессора Московской духов-
ной академии Ивана Васильевича Попова (1867–1938), ныне прославленного 
как мученик 1. Для истории богословской науки прежде всего значимым стала 
осуществленная им концептуализация обожения, которая получила свое раз-
витие в богословии диаспоры в XX в. и до сих пор не утратила своего значения 2. 
Но менее известны его ранние труды, посвященные нравственно- богословской 
тематике, и несущие на себе заметный отпечаток опытно- психологических 
идей, присущих духовно- академической науке рубежа XIX–ХХ веков. В качестве 
примера приведем его магистерскую диссертацию «Естественный нравствен-

1 Гаврюшин Н. К. Русское богословие. Очерки и портреты. Нижний Новгород, 2011. С. 369–
406.

2 Gavrilyuk P. How Deifi cation Was Rediscovered in Modern Orthodox Theology: The Contribution 
of Ivan Popov. Modern Theology, 2022. 38(1), 100–127; Хондзинский П. В. Эволюция пред-
ставлений об обожении в богословском наследии И. В. Попова // Государство, религия, 
Церковь в России и за рубежом. 2022. №  4 (40). C. 306–332.



Калашников Денис Сергеевич. Истоки опытно- психологических идей в богословии мученика Иоанна Попова

57

ный закон. Психологические основы нравственности» (1897) 1, само название 
которой уже указывает на определенный историко- богословский контекст.

Психология как наука о человеческой душе получила благоприятные усло-
вия для своего развития во всех четырех духовных академиях России, начиная 
с середины XIX века. Первоначально курсы психологии разрабатывались в рам-
ках философской психологии, а кафедры философии во всех духовных акаде-
миях включали три отделения: логики, метафизики и психологии. Поэтому, 
прежде чем стать полностью самостоятельной академической дисциплиной, 
психология развивалась в русле философского знания, унаследовав весь его 
категориальный аппарат 2.

В то же время бурный прогресс естественно- научных дисциплин во вто-
рой половине XIX в. способствовал становлению психологии в качестве нау-
ки экспериментальной, основанной на опытном познании явлений душевной 
жизни. Опыт в психологии стали понимать двояко: с одной стороны, в интро-
спективном ключе, как опыт самонаблюдения, а с другой стороны, как опыт 
в привычном для экспериментальной науки смысле, с ее вниманием к механиз-
мам душевной жизни, которые проявляют себя во внешнем объективном мире 
и по этим проявлениям могут быть обнаружены и изучены.

Такая двой ственная методология легла в основу опытной психологии и на-
шла свое отражение в трудах представителей духовно- академической науки. 
Однако следует отметить, что первый подход оставался в ней преобладаю-
щим, и приобрел некоторые специфические черты, связанные с представле-
нием о том, что предметом психологии выступает сознание, явления которого 
могут быть изучены в качестве данных непосредственного самонаблюдения 
субъекта 3.

Вильгельм Вундт (1832–1920 гг.) был одним из тех психологов, чье влия-
ние на отечественную духовно- академическую традицию в этом отношении 
было особенно велико. Вундт рассматривал психологию как науку, изучающую 
чувственный опыт, явления и факты сознания, доступные для самонаблюдения 
и вызывающие определённую реакцию со стороны человека.

С помощью эксперимента Вундт надеялся вывести самонаблюдение 
на принципиально новый уровень, сделать его строго контролируемым, но экс-
периментальные приемы оказались пригодны только для анализа элементарных 
чувств и ощущений. Для анализа высших психических проявлений он вынужден 
был привлекать культурно- исторический метод, что привело к синкретизму 
в его подходе. В этом синкретизме сплавлялись достижения не только психо-
логии, но и физиологии, а также других направлений естественно- научного 
знания. В конечном счете, привлекая экспериментальные физиологические 
методы в психологию, Вундт надеялся, что сможет способствовать решению 

1 Попов И. В. Естественный нравственный закон. Психологические основы нравственности. 
Сергиев Посад: 2-я Типография А. И. Снегиревой, 1897. — 597 c. (Магистерская диссертация).

2 Мазилов В. А., Костригин А. А. Психология в системе философского знания XIX в.: богослов-
ская традиция // Вестник ПСТГУ. Серия 4: Педагогика. Психология. 2016. №  3 (42). С. 97–111.

3 Серебреников В. С. Опытная психология и ее методы // Христианское чтение. 1899. №  4. 
С. 639–677.



58

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

вполне философских проблем 1. Принципиально важно, что отечественным 
богословам на базе полученных Вундтом результатов удалось сформулировать 
целый ряд оригинальных концепций 2.

Таким образом, только вступая на исследовательский путь, И. В. Попов, 
как кажется, следовал проторенным путем. Его обращение к опытной психо-
логии в самых первых, можно сказать еще ученических, но вполне самостоя-
тельных работах было отнюдь неслучайным и вызвано, как мы надеемся по-
казать, целым рядом причин. В настоящей статье мы попробуем выяснить, 
откуда и каким образом в его богословское творчество вошли и получили свое 
развитие опытно- психологические идеи.

Анализ стипендиатского отчета
Окончив курс в Московской духовной академии и представив свое канди-

датское сочинение «О совести и ее происхождении», о содержании которого 
мы можем судить лишь косвенно, поскольку оно не сохранилось для исследо-
вателей, И. В. Попов, который намеревался занять в ней кафедру нравствен-
ного богословия, свой стипендиатский год посвятил изучению этого вопроса. 
В своем отчете он пишет: «Мои занятия стояли в ближайшем отношении к мо-
ему кандидатскому сочинению и были непосредственным продолжением моих 
работ за 1891/2 учебный год. Во введении к моему кандидатскому сочинению 
был установлен факт сложности нравственных чувствований и указаны их эле-
менты. Последние и послужили для меня теперь основанием для классифика-
ции нравственных систем по мотивам» 3.

В основу своей классификации нравственных систем, разработанную ис-
ходя из результатов систематического анализа и типологизации нравствен-
ных чувств, И. В. Попов впервые в отечественной духовно- академической науке 
кладет мотив, трактуемый в психологии как осознанная и объективированная 
потребность. Интересно, что он не дает определение этому ключевому поня-
тию. В своем понимании мотива он непоследователен и под мотивом понимает 
то побуждение к действию, то причину, которая лежит в основе осознанного 
выбора этого действия. В определенный момент мотив становится у него обоб-
щенным образом тех материальных или идеальных сущностей, которые опре-
деляют нравственное поведение человека. Сам термин, в итоге играет у него 
чисто техническую роль.

В выборе направления исследований молодого стипендиата, с одной сторо-
ны, просматривается влияние собственной философско- богословской традиции 
Московской духовной академии, которая не была чужда анализу нравственных 
явлений, опиравшегося на чувственное начало в человеке. С другой стороны, 

1 Тихонова Э. В. Психологическая лаборатория Вильгельма Вундта в Лейпциге: история и со-
временность // Институт психологии РАН. Социальная и экономическая психология. 2020. 
Том 5. №  3(19). С. 250–268.

2 Хондзинский П. В., прот. Синтез опытной психологии и метафизики в духовно- академической 
науке второй половины XIX столетия: А. Е. Светилин и его ученики // Государство религия 
церковь в России и за рубежом. 2015. №  4 (33). С. 152–174.

3 Журналы собраний Совета Императорской Московской духовной академии. 1893. С. 293. —
URL: https://search.rsl.ru/ru/record/01003029438 (дата обращения: 20.02.2025).



Калашников Денис Сергеевич. Истоки опытно- психологических идей в богословии мученика Иоанна Попова

59

представляется очевидным влияние владыки Антония (Храповицкого) (1863–
1936 гг.), который в то время занимал должность ректора академии. Именно 
он, вероятно, «подсказал» молодому исследователю направление его первых 
сочинений.

Проделанная в течение стипендиатского года работа положила начало кри-
тической части магистерской диссертации И. В. Попова «Естественный нрав-
ственный закон», которая первоначально оттачивалась в ряде статей, опубли-
кованных в «Богословском вестнике» 1 и философско- богословском журнале 
«Вера и Разум» 2. Содержание этих статей и полученные выводы целиком вошли 
в его диссертацию, составив соответствующие ее разделы.

Анализ магистерской диссертации
В самых общих чертах магистерская диссертация И. В. Попова имеет тради-

ционный план и состоит из введения, критической (забегая вперед, обозначим 
ее как «философскую») и положительной («богословской») частей, а также за-
ключения. Критическая часть (главы с 1-й по 3-ю) составляет 2/3 всего сочи-
нения. Оставшуюся треть занимает положительная часть, которая содержит 
еще две главы. Кроме введения и заключения именно они представляют наи-
больший интерес для реконструкции богословских взглядов автора.

Первую главу Попов посвящает анализу и критике утилитаризма, как его 
излагают И. Бентам и Дж. С. Милль. В ней же он подробно разбирает эволюци-
онную теорию нравственности. Вторая глава содержит критическое изложение 
«морали бескорыстных чувств» и предваряется филологическим и литературно- 
психологическим анализом понятия совести. Можно предположить, что именно 
эта часть диссертации имеет наибольшее сходство с его курсовой работой.

Следом за этим автор предлагает критический очерк «морали склонно-
стей» на примере теорий Ю. Г. ф. Кирхмана и А. Шопенгауэра, а также этики 
«нравственных чувствований», которую он рассматривает, опираясь на системы 
Э. Шефтсбери и Ф. Гутчесона. В этой же главе автор излагает учение Церкви 
о любви как главном начале нравственности, не без труда пытаясь перекинуть 
мостик от философского рассмотрения указанной проблематики в сторону бо-
гословской.

В следующей главе своего исследования, как своего рода вершину нрав-
ственной философии, он анализирует нравственные учения И. Канта и И. Ф. Гер-
барта. Отметим, что критике учения Канта в своей работе Попов отводит при-

1 См., напр.: Попов И. В. Метод утилитаризма и его критическая оценка // Богословский вест-
ник. 1895. Т. 4. № 12. С. 322–354 (2-я пагин.). Попов И. В. Критика нравственного учения 
Бэнтама // Богословский вестник. 1896. Т. 1. № 2. С. 242–273 (2-я пагин.). Попов И. В. Кри-
тика нравственного учения Милля // Богословский вестник. Т. 2. № 4. С. 30–58 (2-я пагин.). 
Попов И. В. Критика эволюционной теории нравственности // Богословский вестник. № 6. 
С. 398–433 (2-я пагин.). Попов И. В. Критика учения Канта об основах нравственности // Бо-
гословский вестник. 1897. Т. 1. № 1. С. 49–80; № 3. С. 396–435 (2-я пагин.).

2 См.: Попов И. В. Разбор философских учений о чувстве, как основе нравственности // Вера 
и разум. 1896. № 13. С. 1–18; Попов И. В. Разбор философских учений о чувстве, как основе 
нравственности // Вера и разум. 1896. № 16. С. 125–150; № 19. С. 309–323. 1897. № 3. С. 97–116; 
№ 4. С. 139–163.



60

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

мерно столько же места, сколько критике всех остальных нравственных учений, 
и столько же места, сколько ее положительной части. Различие между Кантом 
и Гербартом у него невелико: последний, с точки зрения Попова в своих постро-
ениях более последователен, т. к., в отличие от Канта, исходит не из формальных 
понятий, связанных с нравственными идеалами, а опирается на содержание 
нравственных правил. Корректировать его можно только в отношении содер-
жания нравственности, которое состоит в «согласии и единении воль».

По сути, критическая часть магистерской диссертации Попова представля-
ет собой самостоятельное философское исследование, поэтому в полной мере 
заслуживает название «философской». В ее основе лежит разработка той самой 
классификации систем нравственности по мотивам, которую Попов предложил 
по итогам стипендиатского года, но в магистерской диссертации уже приме-
нительно к стоящей перед исследователем цели, которая состоит в выяснении 
«психологических основ христианской нравственности» 1.

Примечательно, что сам автор также характеризует свое сочинение как фило-
софское. «Всякое философское исследование, — пишет он, — должно указать свое 
место в ряду других попыток разрешить тот же вопрос и свое отношение к ним» 2. 
Видимо, именно философскими, а отнюдь не богословскими интересами руковод-
ствовался Попов в своих первых трудах, не оставляя, как мы могли убедиться, по-
пыток перекинуть мостик от «новейшей» философии к богословию, вполне в духе 
работ своего учителя и других представителей «нового богословия» 3.

В «богословской» части диссертации Попова четвертая глава посвящена 
выяснению основного идеала нравственности и анализу чувства любви как жиз-
ненного выражения этого идеала. По мнению автора, основной идеал нрав-
ственности сводится, во-первых, к идее полного «единения разумных существ 
в мыслях, чувствах и стремлениях» 4, а во-вторых: к любви к Богу и ближним. 
Описанному идеалу соответствуют чувства любви и гармонического отношения 
воль. В итоге стремление, лежащее в корне нравственности, как утверждает 
Попов, строится на трех основаниях: на требовании нравственных идеалов, 
чувстве любви и гармонического единения воль.

В последней главе Попов анализирует происхождение и развитие нрав-
ственных чувств и идеалов. Происхождение нравственных чувств, по мнению 
автора, берет свое начало из основной черты нашего сознания, которая заклю-
чается в стремлении к порядку, гармонии и объединению внутреннего содер-
жания. Нравственные типы и идеалы, согласно автору, формируются под воз-
действием опыта и чувства нравственной ценности. Причиной их развития 
является способность к абстракции и мысленному расширению наблюдаемых 

1 Попов И. В. Естественный нравственный закон. С. XVI. Или в решении вопроса о том «в каких 
свой ствах человеческой природы коренится естественный нравственный закон, понимае-
мый в смысле внутреннего побуждения к добру, в чем состоят его психологические основы» 
(Там же. С. XIV).

2 Там же. С. XVII.
3 Хондзинский П. В. Русское «новое богословие» в конце XIX — начале ХХ в.: к вопросу о генези-

се и содержательном объеме понятия // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 
2018. Т. 36. № 3. С. 121–141.

4 Попов И. В. Естественный нравственный закон. С. 596.



Калашников Денис Сергеевич. Истоки опытно- психологических идей в богословии мученика Иоанна Попова

61

величин за пределы непосредственного опыта. Но открытым для него остается 
вопрос, каким образом из неидеальных данных возникает нечто идеальное.

В заключении работы автор приходит к выводу, что «основною целью нрав-
ственной деятельности, определяющей собою ценность и нравственное досто-
инство отдельных видов поведения, служит единение разумных существ, осу-
ществляемое в чувстве любви» 1. В этом состоит собственная позиция Попова. 
Таким образом, его диссертация может быть представлена как концептуальная 
попытка осуществить положительный синтез актуальных философских учений 
о нравственности, поместив в смысловой центр чувство любви, как гармони-
ческого отношения воль.

Важно отметить, что во введении, как это и принято, автор описывает цели 
исследования и особенности святоотеческого учения о врожденном нравствен-
ном законе, а кроме того, приводит важные замечания о его методе. Прежде 
всего, он отмечает, что для решения стоящего перед ним вопроса опирается 
на две группы данных.

Во-первых, на нравственность с «формальной и материальной стороны». 
Под формальной стороной он понимает чувства, которые человек испытывает 
при совершении поступка, требующего нравственной оценки, а под матери-
альной — содержание правил и идеалов, которыми руководствуется в своей 
нравственной жизни и оценивает свое поведение (мотивы). Все это отсылает 
нас к его стипендиатскому отчету.

Во-вторых, на представления о человеке «во всей совокупности и сложно-
сти его психологических свой ств» 2. Он справедливо указывает, что в отноше-
нии первой группы данных «мы не обладаем твердо установленным понятием 
о нравственности» 3. Сам автор не дает определение этому понятию, полагая 
его общеизвестным. Он опирается на христианский нравственный идеал, слу-
жащий для него надежной гарантией соответствия «коренным требованиям 
человеческой природы» 4. Вполне понятно, что такая позиция оказывается уяз-
вимой для критики, что отмечали уже его современники 5.

Наряду с нравственностью, Попов в своей диссертации опускает опреде-
ление еще одного ключевого понятия. Речь, как это ни удивительно, о есте-
ственном нравственном законе. Все его магистерское сочинение можно рас-
сматривать, в том числе как своеобразную попытку дать такое определение.

Таким образом, типичной особенностью сочинений И. В. Попова нрав-
ственно- богословской тематики является отсутствие определений многих клю-
чевых понятий (мотив, нравственность, естественный нравственный закон). 
Важным исключением является понятие совесть, к которому он обращался еще 
в своем курсовом сочинении, по-видимому, бывшее для него предметом самого 
первого научного интереса. Именно поэтому его взгляды на совесть требуют 
самого внимательного анализа. Рассмотрим их в соответствующем контексте.

1 Там же. С. 439.
2 Там же. С. XIII.
3 Там же. С. XIV.
4 Там же. С. XVII.
5 Никольский В. Естественный нравственный закон. Исследование Ивана Попова. Сергиев По-

сад 1897 г. (Критический разбор). // Православный Собеседник. 1898. № 1. С. 141–144.



62

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Анализ понятия «совесть»
Несмотря на то, что сам И. В. Попов не сформулировал определение по-

нятия естественного нравственного закона, его работа во многом облегчила 
эту задачу его последователям на пути развития нравственного богословия 
в России 1. Рассмотрим широко известную докторскую диссертацию прот. Нико-
лая Семеновича Стеллецкого (1862–1919 гг.), который берет за основу как раз 
рассуждения Попова, когда пишет: «…под именем естественного нравствен-
ного закона разумеются осознанные и сформулированные умом правила вну-
треннего и внешнего поведения человека, на основании предшествовавшего 
неоднократного возбуждения нравственного сознания и чувства, — и имеющие 
настолько силы над волей человека, насколько свидетельства нравственного 
сознания и чувства (формальная сторона нравственности по Попову — прим. 
мое) подкрепляют их требования» 2.

Рассматривая в этом ключе совесть, он приходит к выводу, что она «…
служит выразительницей и как бы средой преломления нравственного закона 
в сознании того или иного человека. Она не есть  что-либо существенно отлич-
ное от нравственного закона, являясь по существу тем же законом, но только 
рассматриваемым не с этической, а с психологической точки зрения» 3.

В этом легко усмотреть параллели с формулировкой, которую предлагает 
Попов: «Совесть есть сознание, обнимающее собою представление о нравствен-
ном законе или идеале, оценку с его точки зрения субъекта и его деятельности, 
и возникающее вследствие этого радостное или мучительное чувство (фор-
мальная сторона нравственности — прим. мое)» 4. Определение, как видим, со-
держащее тавтологию: со-знание и со-ведение.

Важно сопоставить приведенные рассуждения с тем, что пишет о совести 
проф. нравственного богословия и ректор С.- Петербургской духовной акаде-
мии, протопр. Иоанн Леонтьевич Янышев (1826–1910 гг.), труды которого су-
щественно повлияли на магистральные тенденции академического нравствен-
ного богословия в тот период: «Само собой разумеется, что чем больше развито 
в человеке сознание нравственного закона и чувства долга с одной стороны, 
и самой нравственной свободы с другой, тем живее и яснее сознаются отдель-
ные намерения и действия, именно как свободные, ответственные, и движения 
нравственного чувства, именно как тревожные и мучительные или ободряю-
щие и услаждающие, тем яснее и сильнее, следовательно, становится совесть 
и наоборот. Но во всяком случае совесть остается ничем другим, как только 
сознанием, обращенным на те душевные явления, в которых так или иначе ска-
зываются одновременно нравственное чувство или нравственный закон с одной 
стороны, и свобода человека с другой» 5.

1 Домусчи С. A., свящ. Учение новомученика Иоанна Попова о совести в контексте нравствен-
ного богословия XIX века // Богословский вестник. 2019. Т. 34. №  3. С. 137–156.

2 Стеллецкий Н., прот. Опыт нравственного православного богословия в апологетическом ос-
вещении. Том I. М.: ФИВ, 2009. С. 111.

3 Там же. С. 127.
4 Попов И. В. Естественный нравственный закон. С. 178.
5 Янышев И. Л, протопр. Православно- христианское учение о нравственности. — СПб.: Типо-

графия М. Меркушева, 1906. С. 117.



Калашников Денис Сергеевич. Истоки опытно- психологических идей в богословии мученика Иоанна Попова

63

Очевидна, с одной стороны, преемственность взглядов трех исследовате-
лей в ряду Янышев — Попов — Стеллецкий, а с другой — их развитие в сторону 
большей ясности и «психологической» законченности. Взгляды И. В. Попова 
оказываются, таким образом, важнейшим связующим звеном, в отсутствие 
которого отечественное нравственное богословие вряд ли пришло к понима-
нию совести как психологического преломления естественного нравственного 
закона, а развивалось бы, скорее всего, в апологетическом и более позити-
вистском ключе.

В подтверждение этого рассмотрим работу непосредственного ученика 
протопр. И. Л. Янышева и его преемника по кафедре нравственного богословия 
проф. Александра Александровича Бронзова (1858–1936/37 гг.) «Нравственное 
Богословие в России в течение XIX-го столетия» 1. Последний, очень ясно обнару-
живает тенденции академического богословия, которых не лишена в том числе 
работа будущего мученика Иоанна, в своих попытках обосновать научный ха-
рактер нравственного богословия. В ответ на «гнилые учения запада, пропове-
дующие, что нравственность — момент, не стоящий в непосредственной связи 
с природными особенностями нашего существа, что, напротив, нравствен-
ность — нечто „случайное“, искусственно всплывшее на поверхность…», —
он формулирует для своей дисциплины следующие задачи:

I. опираясь на современные научные данные доказать, что нравствен-
ность  — явление неслучайное и глубоко связана с самым естеством человека, 
что «она возникает из заложенных в самом святилище последнего корней»;

II. доказать, что в основе своей христианское нравственное учение полно-
стью согласно с «данными, заложенными Создателем в самую природу челове-
ка…» и не может быть «в  каком-либо разладе с истинно- научной моралью…» 2.

Насколько мы себе представляем, решение второй задачи находится в тес-
ной связи с решением первой. Абсолютно такие же задачи решает в своей маги-
стерской диссертации Попов, понимая под «истинно научной моралью» не что 
иное, как психологические основы нравственности.

Истоки опытно- психологических идей Попова
Среди важнейших трудов, на которые опирался И. В. Попов в своей работе 

в течение стипендиатского года и при подготовке магистерской диссертации, 
следует отметить сочинения таких известных исследователей, как Ф. Йодль 
(1849–1914 гг.) 3, упомянутый уже В. Вундт 4 и П. Жане (1823–1899 гг.).5

«Особенно ценную услугу, — отмечает Попов в стипендиатском отчете, —
мне принесло сочинение lodl’a Geschichte der Ethik in der neueren Philosophie. 

1 Бронзов А. А. Нравственное Богословие в России в течение XIX-го столетия. — СПб.: Типогра-
фия А. П. Лопухина, 1901.

2 Там же. С. 114–115.
3 Мы пользовались русским переводом двухтомника Ф. Йодля. Йодль Ф. История этики в Новой 

философии. В 2-х т. М.: Типо-литография В. Рихтер, 1896.
4 Вундт В. Этика. Исследование фактов и законов нравственной жизни. Отдел I. — С.- Петербург: 

Типография и литография В. В. Комарова, 1887. Вундт В. Этика. Исследование фактов и законов 
нравственной жизни. Отделы II и III. СПб.: Типо-литография Месника и Римана, 1888.

5 Janet P. La Morale. — Paris: Librairie Ch. Delagrave, 1880.



64

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

В. I. и II. Это сочинение было особенно важно для меня потому, что в нем из-
лагается историческое развитие нравственной философии в решении вопроса 
о происхождении нравственности, т. е. с той же точки зрения, с какой и я рас-
сматривал философские системы новых веков. Главнейшие достоинства этого 
сочинения заключаются в установлении ясной прагматической связи как между 
самими системами, так и между ними и обстоятельствами породившего их вре-
мени» 1.

В существенно меньшей степени Попов опирался на В. Вундта. С ним 
его роднит опора на чувства и волевое начало в психологии и понимание ее 
как связи некоторых исходных начал в попытке выявить их характер и устано-
вить законы их взаимодействия. Кроме того, как и Вундт, И. В. Попов акценти-
рует свое внимание на сознании, однако в отличие от него не игнорирует бес-
сознательную составляющую человеческой психики полностью. О сочинениях 
П. Жане мы нашли лишь несколько упоминаний, но примеры из клинической 
практики у Попова восходят, по-видимому, к нему.

В целом, рассуждения Попова имеют самостоятельный характер и не несут 
на себе определяющего влияния указанных авторов, книги которых послужили 
лишь фактической стороне «философской» части его магистерской работы. 
Этот промежуточный вывод, заставляет нас углубить поиски истоков опытно- 
психологических идей в трудах И. В. Попова.

Наряду с уже отмеченными следует указать еще один. Рецензировавший 
его работу проф. Алексей Иванович Введенский (1861–1913 гг.), как на важное 
достоинство, обратил внимание на «большую начитанность автора в изящной 
литературе…» 2.

Сам И. В. Попов говорил о своем отношении к художественной литера-
туре следующее: «Каждое новое научное открытие, каждое нарождающееся 
социальное движение, каждое новое настроение, мелкими проблесками воз-
никающее в душе немногих, отражаются на литературе, облекаются в ней 
в плоть и кровь и в таком виде широко разливаются в обществе. Вот почему 
выдающиеся и наиболее распространенные произведения художественного 
творчества вводят нас в понимание идей и настроения общества, вот почему 
в них мы можем изучать состояние умов наших современников и эпох, погре-
бенных в далеком прошлом, вот почему изящную словесность так удачно при-
нято называть зеркалом общества. <…> Но литература не только учит нас по-
нимать, но развивает уменье быть понимаемыми. Только она дает нам знание 
живого литературного языка, только от нее можно получить ту смелость пера, 
ту образность, тот колорит, без которых изложение становится отвлеченным, 
монотонным, бесцветным» 3. Без сомнения, начитанность Попова в изящной 
литературе не только дала ему «смелость пера» и «образность», но и пробудила 

1 Журналы собраний Совета Императорской Московской духовной академии. 1893. C. 293.
2 Журналы собраний Совета Императорской Московской духовной академии. 1892. C. 151–

156. — URL: https://search.rsl.ru/ru/record/01004115112 (дата обращения: 20.02.2025).
3 Евдоким (Мещерский), архим. Из академической жизни // Богословский вестник. 1901. Т. 1. 

№ 2. С. 347–350 (2-я пагин.).



Калашников Денис Сергеевич. Истоки опытно- психологических идей в богословии мученика Иоанна Попова

65

в нем интерес к анализу внутреннего мира изучаемых им авторов, что нашло 
отражение в его дальнейших трудах 1.

В самом деле, магистерская диссертация Попова пестрит литературными 
примерами и аллюзиями (из У. Шекспира, В. Гюго, А. Пушкина, Н. Некрасова 
и мн. др.). Интересно, что в своей магистерской работе Попов ни разу не обра-
щается к произведениям Ф. М. Достоевского, что было характерно для митр. Ан-
тония, черпавшего из его произведений материал для собственных богослов-
ских рассуждений 2. В художественной литературе Иван Васильевич черпает 
только примеры для иллюстрации явлений внутреннего мира индивидуальной 
человеческой личности. В итоге она служит для него источником общечелове-
ческого опыта, дополняя в этом отношении данные опытной психологии (син-
кретизм, как у Вундта). В этом смысле литературный психологизм преломляется 
в трудах И. В. Попова в психологизм богословский и поэтому может быть назван 
«художественным».

В том же духе за примерами Попов обращается к святоотеческим трудам. 
Примечательно, что когда он говорит о ключевом для нравственного богосло-
вия понятии совести, то не приводит ни одной ссылки на святоотеческие тру-
ды, однако обильно цитирует святых отцов, когда речь заходит о человеческом 
нравственном опыте.

Важное значение для решения стоящих перед нами задач имеет анализ 
духовно- академической традиции. Помимо описанной выше, при анализе поня-
тия совести, принадлежности к ряду Янышев (Бронзов) — Попов — Стеллецкий, 
может быть реконструирована еще одна цепь интеллектуальной преемствен-
ности, к которой принадлежит И. В. Попов. Представим ее ниже.

Прежде всего, отметим лекции 3, прочитанные в Киевской духовной ака-
демии в 1830–1840 гг., ее ректором, будущим свт. Иннокентием (Борисовым), 
архиепископом Херсонским и Таврическим (1800–1857 гг.), предлагавшим 
своим студентам критику целого ряда современных философских концепций, 
в частности, учения И. Канта.

Киевским выпускником был свт. Феофан (Говоров), епископ Тамбовский 
и Шацкий, Затворник Вышенский (1815–1894 гг.). В своих богословских изы-
сканиях он активно оперировал как традиционной метафизической, так и но-
вой философской лексикой 4.

Следом должен быть упомянут ставший родоначальником петербург-
ской психологической школы профессор Василий Николаевич Карпов (1798–
1867 гг.), который так же был выпускником Киевской академии. Обращают 
на себя внимание такие его работы, как «Вступительная лекция в психологии» 5, 

1 См. об этом: Калашников Д. С., Ячменик В. А. Материалы к интеллектуальной биографии 
И. В. Попова в 1897–1901 гг. // Вестник Вологодской духовной семинарии. 2024. № 1. С. 32–60.

2 Укажем в этой связи лишь на одну работу: С. С. Б. [Антоний (Храповицкий), архим.] Пастыр-
ское изучение людей и жизни по сочинениям Ф. М. Достоевского // Богословский вестник. 
1893. Т. 4. № 10. С. 41–79 (2-я пагин.).

3  Иннокентий (Борисов), архиеп. Сочинения: В 6 т. Т. 6. — СПб.: Издание книгопродавца 
И. Л. Тузова, 1908, С. 3–379.

4 Феофан Затворник, свт. Начертание христианского нравоучения. М.: Правило веры, 2009.
5 Карпов В. Н. Вступительная лекция в психологии // Христианское чтение. 1868. № 2. С. 189–229.



66

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

«Введение в философию» 1, и «Систематическое изложение логики» 2. Основа-
нием его философской системы служил «закон гармонического бытия вселен-
ной», а ключевым ее компонентом стала психология, которую он рассматривал 
как учение человека о самом себе.

Преемник В. Н. Карпова по кафедре логики и психологии в С.- Петербург-
ской духовной академии Александр Емельянович Светилин (1841–1887 гг.) 
стремился уже вполне сознательно освободить психологию от каких бы 
то ни было метафизических предпосылок. Исследование психической жизни 
он строил на фактических данных, пользуясь не только результатами само-
наблюдения, но принимая во внимание чужой опыт и выводы, основанные 
на внешнем наблюдении, главным образом труды все того же В. Вундта. На вы-
строенную им базу опирались его ученики: будущий еп. Михаил (Грибанов-
ский) (1856–1898 гг.) и будущий митр. Антоний (Храповицкий).

Наиболее последовательным развитием идей проф. Светилина стали труды 
митр. Антония, на годы ректорства которого в МДА, тогда еще архимандрита, 
как мы отмечали, приходятся годы учебы и первые годы преподавательской 
деятельности И. В. Попова. Отметим его магистерскую диссертацию под на-
званием «Свободная воля и детерминизм с религиозно- нравственной точки 
зрения» 3, тема которой была предложена Светилиным.

Влияние владыки на будущего мученика Иоанна бесспорно. Чтобы убе-
диться в этом, приведем следующую цитату: «Обращаясь к анализу самых 
логических процессов, к изучению эмпирической логики, мы также увидели, 
что эти процессы не с неба сваливаются в человеческое сознание, но органиче-
ски развиваются из психических постулатов его природы, что, таким образом, 
последняя есть prius первых, а не наоборот, что не основные влечения нашей 
природы следует проверять логикой, но логику природою души, ибо самодо-
стоверность первой не есть абсолютная, как учит гегельянство, но она основы-
вается на психологической, практической необходимости, без которой законы 
логики были бы для нас “вещания единая токмо”. Итак, извлечь из недр души 
эти кроющиеся в ней эмбрионы наших логических законов, эти основные вле-
чения воли, которые, как последняя посылка всякой логики, уже тем самым 
являются самодостоверными, — вот что оказалось нужным, чтобы убедиться 
в возможности или невозможности обойтись без свободы воли для объяснения 
душевной жизни вообще и нравственной в частности» 4. Легко увидеть паралле-
ли с тем, как формулирует цель своей магистерской диссертации Попов.

Общее целеполагание и опора на волю в объяснении психологических 
основ нравственности не единственное, что роднит митр. Антония и Попова. 
Следует сделать акцент на критике ими учения Канта, который подвергает со-
мнению достоверность внутреннего опыта. Оба автора признают его достовер-
ность и на этом основании утверждают свое доверие к данным психологии.

1 Карпов В. Н. Введение в философию. СПб.: Типография И. Глазунова и К°, 1840.
2 Карпов В. Н. Систематическое изложение логики. СПб.: Типография Якова Трея, 1856.
3 Антоний (Храповицкий), иеромон. Психологические данные в пользу свободы воли и нрав-

ственной ответственности. 2-е изд. СПб.: Издание книгопродавца И. Л. Тузова, 1888. — 162 c.
4 Антоний (Храповицкий), архиеп. Избранные труды. Письма. Материалы. М.: Православный 

Свято- Тихоновский гуманитарный университет, 2007. С. 674.



Калашников Денис Сергеевич. Истоки опытно- психологических идей в богословии мученика Иоанна Попова

67

В отличие от владыки Антония, который в своей критике Канта идет путем 
от познавательного единства самосознания к религиозным истинам, которые 
Кант принимал за всеобщие и необходимые (естественный нравственный за-
кон), Попов свою критику Канта в значительной степени выстраивает на ана-
лизе нравственных идеалов, т. е. материальной стороны нравственности, в его 
терминологии. Он подходит к Канту чересчур критично, оборачивая этот ар-
гумент против него. «Критерий самопротиворечия воли, — пишет он, — имеет 
силу убедительности лишь тогда, когда доказана нецелесообразность поступка 
в данных условиях; если же нам говорят, что этот поступок был бы нецелесо-
образен, если бы вошел во всеобщую практику, то это не может показать его 
неуместности для настоящего времени» 1. О чем говорит автор, как не о том, 
что кантовское учение не дает достаточных оснований для воплощения нрав-
ственных представлений в жизнь. В итоге, критика Канта строится у Попова 
не на анализе его идей, а на исследовании примеров практической человече-
ской деятельности, т. е. на данных все той же опытной психологии.

Существенно меньше, по сравнению с митр. Антонием, Попов обращается 
к анализу человеческой свободы, видимо осознавая эту проблему в значитель-
ной степени решенной и стоящей в стороне от его частного интереса. Совесть 
для него, как мы могли убедиться, неопределима без свободы и сознания.

К владыке Антонию восходит признаваемое Поповым основной целью 
нравственной деятельности «единение разумных существ, осуществляемое 
в чувстве любви», или «единение разумных существ в мысли, чувстве и воле» 2, 
которое в терминологии Гербарта он описывает как гармоническое отношение 
их воль. Любовь в таком случае наполняет их содержанием и делает возможным 
их гармоническое отношение. К такому выводу Попова приводит огромная 
критическая работа по анализу философских учений о нравственности. В этом 
проявляется синтетический характер его построений, хотя и не лишенный опре-
деленной доли формализма.

Присущим только И. В. Попову является подход к анализу нравственности, 
который он основывает на двух группах данных: на анализе нравственности 
с «формальной и материальной стороны», т. е. на анализе чувств, требующих 
нравственной оценки, и анализе нравственных идеалов (1), а также на психо-
логическом представлении о человеке (2). Если в первом пункте заключается 
сущность методического подхода Попова, основа критики современных ему 
нравственно- философских учений, то второй пункт служит подтверждением 
научного характера его исследования с точки зрения существующей академи-
ческой традиции. Таким образом, психологический подход к нравственности 
автор понимает в духе предшественников как научный.

Выводы
Таким образом, среди основных источников психологизма мученика Иоан-

на Попова, если обращаться к его первым сочинениям, мы можем выделить 
европейскую опытную психологию, обращение к европейской и отечествен-

1 Попов И. В. Естественный нравственный закон. С. 343.
2 Там же. С. 402.



68

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

ной литературе, насыщенной психологическими типами и примерами, а так-
же влияние академической традиции, прежде всего в лице владыки Антония 
(Храповицкого).

Связь богословских взглядов И. В. Попова с предшествующей академи-
ческой традицией настолько глубока, что его вклад в развитие многих идей 
часто остается незамеченным и упоминается лишь в сносках в работах других 
исследователей. Тем не менее, его идеи творчески обогащают их работы. Его 
концепции являются результатом развития академической традиции и одно-
временно её неотъемлемой частью, делая её более полной и глубокой. Взять 
хотя бы представления о совести как психологическом преломлении естествен-
ного нравственного закона в сознании человека, которое вряд ли стало бы воз-
можным без того вклада, который внесла магистерская диссертация Попова, 
или его внимание к проблеме единства, начало которой в русской религиозной 
философии положил В. Соловьев, требующее отдельного внимательного рас-
смотрения.

Интересно, что у самого Попова психологическое понимание совести про-
растает в его более поздних патрологических сочинениях, в частности, в его 
докторской диссертации о блж. Августине, где автор критикует взгляды о нем 
как о предшественнике Мальбранша, отмечая, что Августина не следует рас-
сматривать как сторонника онтологизма (учение о познании в Боге вещей), 
что «лишь познание принципов оценки и понятий с характером долженствова-
ния он ставит в зависимость от непосредственного озарения ума Богом» 1. Или 
в его более ранней работе о свт. Иоанне Златоусте 2, которую в первом прибли-
жении можно рассматривать как ретроспективный анализ опыта практическо-
го применения полученных Поповым в магистерском исследовании теорети-
ческих выводов. Анализ развития и трансформации опытно- психологических 
идей в более поздних патрологических работах мученика Иоанна требует до-
полнительного внимательного анализа.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Антоний (Храповицкий), архиеп. Избранные труды. Письма. Материалы. — М.: 

Православный Свято- Тихоновский гуманитарный университет, 2007. — 1056 c.
2. Антоний (Храповицкий), иеромон. Психологические данные в пользу свободы 

воли и нравственной ответственности. 2-е изд. СПб.: Издание книгопродавца И. Л. Ту-
зова, 1888. — 162 c.

3. Бронзов А. А. Нравственное Богословие в России в течение XIX-го столетия. 
СПб.: Типография А. П. Лопухина, 1901.

4. Вундт В. Этика. Исследование фактов и законов нравственной жизни. Отдел I. 
СПб.: Типография и литография В. В. Комарова, 1887.

5. Вундт В. Этика. Исследование фактов и законов нравственной жизни. Отделы II 
и III. СПб.: Типо-литография Месника и Римана, 1888.

1 Попов И. В. Труды по патрологии: Личность и учение блаженного Августина. Том II. Сергиев 
Посад: Свято- Троицкая Сергиева Лавра; Московская Духовная Академия, 2004. С. 397.

2 Попов И. В. Св. Иоанн Златоуст и его враги // Богословский вестник. 1907. Т. 3. №  11. С. 569–
607 (2-я пагин.); №  12. С. 798–855 (2-я пагин.).



Калашников Денис Сергеевич. Истоки опытно- психологических идей в богословии мученика Иоанна Попова

69

6. Гаврюшин Н. К. Русское богословие. Очерки и портреты. Нижний Новгород, 
2011. — 672 с.

7. Домусчи С. A., свящ. Учение новомученика Иоанна Попова о совести в кон-
тексте нравственного богословия XIX века // Богословский вестник. 2019. Т. 34. № 3. 
С. 137–156.

8. Евдоким (Мещерский), архим. Из академической жизни // Богословский 
вестник. 1901. Т. 1. № 2. С. 347–350 (2-я пагин.)

9. Журналы собраний Совета Императорской Московской духовной академии. 
1893. — URL: https://search.rsl.ru/ru/record/01003029438 (дата обращения: 20.02.2025).

10. Журналы собраний Совета Императорской Московской духовной академии. 
1892. — URL: https://search.rsl.ru/ru/record/01004115112 (дата обращения: 20.02.2025).

11. Иннокентий (Борисов), архиеп. Сочинения: В 6 т. Т. 6. СПб.: Издание книго-
продавца И. Л. Тузова, 1908.

12. Йодль Ф. История этики в Новой философии. В 2-х т. М.: Типо-литография 
В. Рихтер, 1896.

13. Калашников Д. С., Ячменик В. А. Материалы к интеллектуальной биографии 
И. В. Попова в 1897–1901 гг. // Вестник Вологодской духовной семинарии. 2024. № 1. 
С. 32–60.

14. Карпов В. Н. Введение в философию. СПб.: Типография И. Глазунова и К°, 1840.
15. Карпов В. Н. Вступительная лекция в психологии // Христианское чтение. 1868. 

№ 2. С. 189–229.
16. Карпов В. Н. Систематическое изложение логики. СПб.: Типография Якова 

Трея, 1856.
17. Мазилов В. А., Костригин А. А. Психология в системе философского знания 

XIX в.: богословская традиция // Вестник ПСТГУ. Серия 4: Педагогика. Психология. 
2016. № 3 (42). С. 97–111.

18. Никольский В. Естественный нравственный закон. Исследование Ивана Попо-
ва. Сергиев Посад 1897 г. (Критический разбор). // Православный Собеседник. 1898. 
№ 1. С. 141–144.

19. Попов И. В. Естественный нравственный закон. Психологические основы 
нравственности. Сергиев Посад: 2-я Типография А. И. Снегиревой, 1897. — 597 c. (Ма-
гистерская диссертация).

20. Попов И. В. Критика нравственного учения Бэнтама // Богословский вестник. 
1896. Т. 1. № 2. С. 242–273 (2-я пагин.).

21. Попов И. В. Критика нравственного учения Милля // Богословский вестник. 
Т. 2. № 4. С. 30–58 (2-я пагин.).

22. Попов И. В. Критика учения Канта об основах нравственности // Богословский 
вестник. 1897. Т. 1. № 1. С. 49–80. (2-я пагин.).

23. Попов И. В. Критика учения Канта об основах нравственности // Богословский 
вестник. 1897. Т. 1. № 3. С. 396–435 (2-я пагин.).

24. Попов И. В. Критика эволюционной теории нравственности // Богословский 
вестник. № 6. С. 398–433 (2-я пагин.).

25. Попов И. В. Метод утилитаризма и его критическая оценка // Богословский 
вестник. 1895. Т. 4. № 12. С. 322–354 (2-я пагин.).

26. Попов И. В. Разбор философских учений о чувстве, как основе нравственности 
// Вера и разум. 1896. № 13. С. 1–18.

27. Попов И. В. Разбор философских учений о чувстве, как основе нравственности 
// Вера и разум. 1896. № 16. С. 125–150.

28. Попов И. В. Разбор философских учений о чувстве, как основе нравственности 
// Вера и разум. 1896. № 19. С. 309–323.



70

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

29. Попов И. В. Разбор философских учений о чувстве, как основе нравственности 
// Вера и разум. 1897. № 3. С. 97–116.

30. Попов И. В. Разбор философских учений о чувстве, как основе нравственности 
// Вера и разум. 1897. № 4. С. 139–163.

31. Попов И. В.  Св. Иоанн Златоуст и его враги // Богословский вестник. 1907. Т. 3. 
№ 11. С. 569–607 (2-я пагин.).

32. Попов И. В.  Св. Иоанн Златоуст и его враги // Богословский вестник. 1907. Т. 3. 
№ 12. С. 798–855 (2-я пагин.).

33. Попов И. В. Труды по патрологии: Личность и учение блаженного Августина. 
Том II. — Сергиев Посад: Свято- Троицкая Сергиева Лавра; Московская Духовная Акаде-
мия, 2004. — 776 с.

34. С. С. Б. [Антоний (Храповицкий), архим.] Пастырское изучение людей и жизни 
по сочинениям Ф. М. Достоевского // Богословский вестник. 1893. Т. 4. № 10. С. 41–79 
(2-я пагин.).

35. Серебреников В. С. Опытная психология и ее методы // Христианское чтение. 
1899. № 4. С. 639–677.

36. Стеллецкий Н., прот. Опыт нравственного православного богословия в аполо-
гетическом освещении. Том I. М.: ФИВ, 2009. — 416 с.

37. Тихонова Э. В. Психологическая лаборатория Вильгельма Вундта в Лейпциге: 
история и современность // Институт психологии РАН. Социальная и экономическая 
психология. 2020. Том 5. № 3(19). С. 250–268.

38. Феофан Затворник, свт. Начертание христианского нравоучения. — М.: Пра-
вило веры, 2009. — 686 с.

39. Хондзинский П. В. Русское «новое богословие» в конце XIX — начале ХХ в.: к во-
просу о генезисе и содержательном объеме понятия // Государство, религия, церковь 
в России и за рубежом. 2018. Т. 36. № 3. С. 121–141.

40. Хондзинский П. В. Эволюция представлений об обожении в богословском на-
следии И. В. Попова // Государство, религия, Церковь в России и за рубежом. 2022. № 4 
(40). C. 306–332.

41. Хондзинский П. В., прот. Синтез опытной психологии и метафизики в духовно- 
академической науке второй половины XIX столетия: А. Е. Светилин и его ученики 
// Государство религия церковь в России и за рубежом. 2015. № 4 (33). С. 152–174.

42. Янышев И. Л, протопр. Православно- христианское учение о нравственности. —
СПб.: Типография М. Меркушева, 1906.

43. Gavrilyuk, P. (2022). How Deification Was Rediscovered in Modern Orthodox Theo-
logy: The Contribution of Ivan Popov. Modern Theology, 38(1), 100–127.

44. Janet P. La Morale. — Paris: Librairie Ch. Delagrave, 1880.

REFERENCES
1. Antonĳ (Xrapovickĳ), arxiep. Izbrannye trudy. Pis'ma. Materialy. (in Russian). M.: 

Pravoslavnyj Svyato- Tixonovskĳ gumanitarnyj universitet, 2007. (in Russian). 1056 s. (in Rus-
sian).

2. Antonĳ (Xrapovickĳ), ieromon. Psixologicheskie dannye v pol'zu svobody voli 
i nravstvennoj otvetstvennosti. — 2-e izd. — SPb.: Izdanie knigoprodavca I. L. Tuzova, 1888. —
162 s c. (in Russian).

3. Bronzov A. A. Nravstvennoe Bogoslovie v Rossii v techenii XIX-go stoletiya. — SPb.: 
Tipografiya A. P. Lopuxina, 1901. (in Russian).

4. Vundt V. Etika. Issledovanie faktov i zakonov nravstvennoj zhizni. Otdel I. — S.-Pe-
terburg: Tipografiya i litografiya V. V. Komarova, 1887. (in Russian).



Калашников Денис Сергеевич. Истоки опытно- психологических идей в богословии мученика Иоанна Попова

71

5. Vundt V. Etika. Issledovanie faktov i zakonov nravstvennoj zhizni. Otdely II i III. —
S.-Peterburg: Tipo-litografiya Mesnika i Rimana, 1888. (in Russian).

6. Gavryushin N. K. Russkoe bogoslovie. Ocherki i portrety. Nizhnĳ Novgorod, 2011. —
672 s. (in Russian).

7. Domuschi S. A., svyashh. Uchenie novomuchenika Ioanna Popova o sovesti v kontek-
ste nravstvennogo bogosloviya XIX veka // Bogoslovskĳ vestnik. 2019. T. 34. № 3. S. 137–156. 
(in Russian).

8. Evdokim (Meshherskĳ), arxim. Iz akademicheskoj zhizni // Bogoslovskĳ vestnik. 
1901. T. 1. № 2. S. 347–350 (2-ya pagin.) (in Russian).

9. Zhurnaly sobranĳ Soveta Imperatorskoj Moskovskoj duxovnoj akademii. 
1893. — URL: https://search.rsl.ru/ru/record/01003029438 (data obrashheniya: 
20.02.2025). (in Russian).

10. Zhurnaly sobranĳ Soveta Imperatorskoj Moskovskoj duxovnoj akademii. 
1892. — URL: https://search.rsl.ru/ru/record/01004115112 (data obrashheniya: 
20.02.2025). (in Russian).

11. Innokentĳ (Borisov), arxiep. Sochineniya: V 6 t. T. 6. — SPb.: Izdanie knigoprodavca 
I. L. Tuzova, 1908. (in Russian).

12. Jodl' F. Istoriya etiki v Novoj filosofii. V 2-x t. M.: Tipo-litografiya V. Rixter, 1896. 
(in Russian).

13. Kalashnikov D. S., Yachmenik V. A. Materialy` k intellektual`noj biografii I. V. Popova 
v 1897–1901 gg. // Vestnik Vologodskoj duxovnoj seminarii. 2024. № 1. S. 32–60. (in Russian).

14. Karpov V. N. Vvedenie v filosofiyu. — SPb.: Tipografiya I. Glazunova i K°, 1840. 
(in Russian).

15. Karpov V. N. Vstupitel'naya lekciya v psixologii // Xristianskoe chtenie. 1868. № 2. 
S. 189–229. (in Russian).

16. Karpov V. N. Sistematicheskoe izlozhenie logiki. — SPb.: Tipografiya Yakova Treya, 
1856. (in Russian).

17. Mazilov V. A., Kostrigin A. A. Psixologiya v sisteme filosofskogo znaniya XIX v.: bo-
goslovskaya tradiciya // Vestnik PSTGU. Seriya 4: Pedagogika. Psixologiya. 2016. № 3 (42). 
S. 97–111. (in Russian).

18. Nikol'skĳ V. Estestvennyj nravstvennyj zakon. Issledovanie Ivana Popova. Sergiev 
Posad 1897 g. (Kriticheskĳ razbor). // Pravoslavnyj Sobesednik. 1898. № 1. S. 141–144. 
(in Russian).

19. Popov I. V. Estestvennyj nravstvennyj zakon. Psixologicheskie osnovy nravstvennosti. 
Sergiev Posad: 2-ya Tipografiya A. I. Snegirevoj, 1897. — 597 s. (Magisterskaya dissertaciya). 
(in Russian).

20. Popov I. V. Kritika nravstvennogo ucheniya Bentama // Bogoslovskĳ vestnik. 1896. 
T. 1. № 2. S. 242–273 (2-ya pagin.).

21. Popov I. V. Kritika nravstvennogo ucheniya Millya // Bogoslovskĳ vestnik. T. 2. № 4. 
S. 30–58 (2-ya pagin.). (in Russian).

22. Popov I. V. Kritika ucheniya Kanta ob osnovax nravstvennosti // Bogoslovskĳ vestnik. 
1897. T. 1. № 1. S. 49–80. (2-ya pagin.). (in Russian).

23. Popov I. V. Kritika ucheniya Kanta ob osnovax nravstvennosti // Bogoslovskĳ vestnik. 
1897. T. 1. № 3. S. 396–435 (2-ya pagin.). (in Russian).

24. Popov I. V. Kritika evolyucionnoj teorii nravstvennosti // Bogoslovskĳ vestnik. № 6. 
S. 398–433 (2-ya pagin.). (in Russian).

25. Popov I. V. Metod utilitarizma i ego kriticheskaya ocenka // Bogoslovskĳ vestnik. 
1895. T. 4. № 12. S. 322–354 (2-ya pagin.). (in Russian).

26. Popov I. V. Razbor filosofskix uchenĳ o chuvstve, kak osnove nravstvennosti // Vera 
i razum. 1896. № 13. S. 1–18. (in Russian).



72

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

27. Popov I. V. Razbor filosofskix uchenĳ o chuvstve, kak osnove nravstvennosti // Vera 
i razum. 1896. № 16. S. 125–150. (in Russian).

28. Popov I. V. Razbor filosofskix uchenĳ o chuvstve, kak osnove nravstvennosti // Vera 
i razum. 1896. № 19. S. 309–323. (in Russian).

29. Popov I. V. Razbor filosofskix uchenĳ o chuvstve, kak osnove nravstvennosti // Vera 
i razum. 1897. № 3. S. 97–116. (in Russian).

30. Popov I. V. Razbor filosofskix uchenĳ o chuvstve, kak osnove nravstvennosti // Vera 
i razum. 1897. № 4. S. 139–163. (in Russian).

31. Popov I. V. Sv. Ioann Zlatoust i ego vragi // Bogoslovskĳ vestnik. 1907. T. 3. № 11. 
S. 569–607 (2-ya pagin.). (in Russian).

32. Popov I. V. Sv. Ioann Zlatoust i ego vragi // Bogoslovskĳ vestnik. 1907. T. 3. № 12. 
S. 798–855 (2-ya pagin.). (in Russian).

33. Popov I. V. Trudy po patrologii: Lichnost' i uchenie blazhennogo Avgustina. Tom II. —
Sergiev Posad: Svyato- Troickaya Sergieva Lavra; Moskovskaya Duxovnaya Akademiya, 
2004. — 776 s. (in Russian).

34. S. S. B. [Antonĳ (Xrapovickĳ), arxim.] Pastyrskoe izuchenie lyudej i zhizni po 
sochineniyam F. M. Dostoevskogo // Bogoslovskĳ vestnik. 1893. T. 4. № 10. S. 41–79 (2-ya 
pagin.). (in Russian).

35. Serebrenikov V. S. Opytnaya psixologiya i ee metody // Xristianskoe chtenie. 1899. 
№ 4. S. 639–677. (in Russian).

36. Stelleckĳ N., prot. Opyt nravstvennogo pravoslavnogo bogosloviya v apologetiches-
kom osveshhenii. Tom I. M.: FIV, 2009. — 416 s. (in Russian).

37. Tixonova E. V. Psixologicheskaya laboratoriya Vil'gel'ma Vundta v Lejpcige: istoriya 
i sovremennost' // Institut psixologii RAN. Social'naya i ekonomicheskaya psixologiya. 2020. 
Tom 5. № 3(19). S. 250–268. (in Russian).

38. Feofan Zatvornik, svt. Nachertanie xristianskogo nravoucheniya. — M.: Pravilo very, 
2009. — 686 s. (in Russian).

39. Xondzinskĳ P. V. Russkoe «novoe bogoslovie» v konce XIX — nachale XX v.: k voprosu 
o genezise i soderzhatel'nom ob''eme ponyatiya // Gosudarstvo, religiya, cerkov' v Rossii i za 
rubezhom. 2018. T. 36. № 3. S. 121–141. (in Russian).

40. Xondzinskĳ P. V. Evolyuciya predstavlenĳ ob obozhenii v bogoslovskom nasledii 
I. V. Popova // Gosudarstvo, religiya, Cerkov' v Rossii i za rubezhom. 2022. № 4 (40). C. 306–
332. (in Russian).

41. Xondzinskĳ P. V., prot. Sintez opytnoj psixologii i metafiziki v duxovno- 
akademicheskoj nauke vtoroj poloviny XIX stoletiya: A. E. Svetilin i ego ucheniki // Gosu-
darstvo religiya cerkov' v Rossii i za rubezhom. 2015. № 4 (33). S. 152–174. (in Russian).

42. Yanyshev I. L, protopr. Pravoslavno- xristianskoe uchenie o nravstvennosti. — SPb.: 
Tipografiya M. Merkusheva, 1906. (in Russian).

43. Gavrilyuk, P. (2022). How Deification Was Rediscovered in Modern Orthodox Theol-
ogy: The Contribution of Ivan Popov. Modern Theology, 38(1), 100–127. (in Russian).

44. Janet P. La Morale. — Paris: Librairie Ch. Delagrave, 1880. (in French).

Статья поступила в редакцию 19.03.2025; одобрена после рецензирования: 
26.06.2025; принята к публикации 13.07.2025.

The article was submitted 19.03.2025; approved after reviewing: 26.06.2025; 
accepted for publication 13.07.2025.



73
©  Ферапонт (Кашин), митр., 2025.

Научная статья 
УДК 235.3(092)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–3–73–86
EDN: AIAZOL

НЕБЕСНЫЙ ПОКРОВИТЕЛЬ БЛАГОВЕРНОГО 
ВЕЛИКОГО КНЯЗЯ АЛЕКСАНДРА НЕВСКОГО: 

МНЕНИЯ ИССЛЕДОВАТЕЛЕЙ 
И НОВАЯ ГИПОТЕЗА

Митрополит Костромской и Нерехтский Ферапонт
(Кашин Дмитрий Витольдович),

Костромская епархия, Кострома, Россия,
ferapontk@ya.ru

ORCID:0000–0003–2895–9523

Аннотация. В статье рассматривается вопрос о том, 
в честь какого святого нарекалось имя благоверно-
му великому князю Александру Невскому в крещении. 
Указывается, что традиционная версия В. А. Кучкина 
о том, что этим святым был мученик Александр Римский, 
память которого совершается 13 (26) мая, не учиты-
вает существовавшие на Руси различные традиции 
имянаречения, которыми устанавливались соотно-
шения между днем рождения, днем крещения и днем 
памяти небесного покровителя. С учетом этих тради-
ций предлагается новая версия: свое имя в крещении 
святой Александр Невский получил в честь святого му-
ченика Александра, память которого, вместе со святой 
Антониной девой, отмечается Церковью сейчас 10 (23) 
июня, а ранее совершалась 9 июня по старому стилю. 
Такая гипотеза позволяет установить связь между по-
священием Александро- Антониновской церкви в Селище 
(в современной городской черте Костромы) и историей 
Свято- Троицкого Ипатьевского монастыря, основанного, 
возможно, как место особого почитания памяти святого 
Александра Невского.

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №3 (31). С. 73–86
Ipatievsky vestnik. 2025. № 3 (31). Р. 73–86

Митрополит 
Костромской 
и Нерехтский Ферапонт 
(Кашин),
кандидат богословия
/
Metropolitan of Kostroma 
and Nerekhta
PhD of Theology



74

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Ключевые слова: Русская Православная Церковь, Костромская епархия, благо-
верный великий князь Александр Невский, мученик Александр, имянаречение, 
Кострома, Селище, Ипатьевский монастырь, Александро- Антониновская церковь

Для цитирования: Ферапонт (Кашин), митр. Костромской и Нерехтский. Не-
бесный покровитель благоверного великого князя Александра Невского: мнения 
исследователей и новая гипотеза // Ипатьевский вестник. 2025. № 3. С. 73–86 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3–73–86

CHURCH-HISTORICAL STUDIES
Scientific article

HEAVENLY PATRON SAINT OF THE BLESSED 
GRAND DUKE ALEXANDER NEVSKY: OPINIONS 

OF RESEARCHERS AND A NEW HYPOTHESIS
Metropolitan of Kostroma and Nerekhta Ferapont

(Kashin Dmitry V.)
Kostroma Diocese, Kostroma, Russia,

ferapontk@ya.ru
ORCID:0000–0003–2895–9523

Abstract. The article discusses the question of which saint the blessed Grand Duke 
Alexander Nevsky was named after in baptism. It is pointed out that V. A. Kuchkin's tradi-
tional version that this saint was the martyr Alexander of Rome, whose memory is cele-
brated on May 13 (26), does not take into account the various naming traditions that existed 
in Russia, which established the relationship between the birthday, the day of baptism and 
the day of remembrance of the heavenly patron saint. Taking into account these traditions, 
a new version is proposed.: Saint Alexander Nevsky received his baptismal name in honor of 
the holy Martyr Alexander, whose memory, along with St. Antonina the Virgin, is now cele-
brated by the Church on June 10 (23), and previously was celebrated on June 9 according to 
the old style. This hypothesis allows us to establish a connection between the dedication of 
the Alexander and Antonina’s Church in Selishe (in the modern city limits of Kostroma) and 
the history of the Holy Trinity Ipatievsky Monastery, founded, perhaps, as a place of special 
veneration for the memory of St. Alexander Nevsky.

Keywords: Russian Orthodox Church, Kostroma diocese, Venerable Grand Duke Alexan-
der Nevsky, Martyr Alexander, naming, Kostroma, Selishe, Ipatievsky Monastery, Alexander 
and Antonina’s Church

For citation: Ferapont (Kashin), metropolitan of Kostroma and Nerekhta. Heave-
nly patron saint of the blessed grand duke Alexander Nevsky: opinions of research-
ers and a new hypothesis // Ipatievsky vestnik. 2025. № . 3. Р. 73–86 (In Russian). 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3–73–86

К
ТО из святых был небесным покровителем Александра Невского в кре-
щении, в честь кого из угодников Божиих нарекалось имя благоверному 

великому князю, молитвеннику и защитнику Русской земли?
Долгое время этим вопросом никто специально не занимался, а описание 

обстоятельств рождения святого ограничивалось ссылкой на «Историю рос-



75

Ферапонт (Кашин), митр. Небесный покровитель благоверного великого князя Александра Невского: мнения...

сийскую» В. Н. Татищева под 1219 годом: «Маия 30. Родился князю Ярославу 
сын, и наречен в святом крещении Александр» 1. При этом следует отметить, 
что В. Н. Татищев не давал никаких ссылок на летописи. Судя по всему, он поль-
зовался  каким-то неизвестным нам источником, впоследствии утраченным.

Позднее исследователи, учитывая специфику мартовского/ультрамартов-
ского календаря (в котором год начинался с 1 марта), стали относить рождение 
Александра Ярославича к 1220 году (исходя из того, что это случилось вскоре 
после рождения его старшего брата Феодора, а последнее событие было — в от-
личие от рождения Александра — зафиксировано в летописях). Однако в опу-
бликованной в 1986 году статье В. А. Кучкина «О дате рождения Александра 
Невского» 2 было предложено пересмотреть и год рождения святого (изменить 
его с 1220 на 1221), и день этого события. Мнение В. А. Кучкина о годе рожде-
ния впоследствии подвергалось критике 3, однако именно 1221 год был принят 
за основу при праздновании 800-летнего юбилея святого, притом при неорди-
нарных обстоятельствах:

«Эти разногласия специалистов в дате появления на свет Александра Нев-
ского нашли отражение в указах президентов современной России, вышедших 
с интервалом в 19 лет. 6 января 1995 г. был опубликован указ № 16 Президента 
России Б. Н. Ельцина о проведении в июне 1995 г. праздника, посвященного 
775-летию со дня рождения Александра Невского. Однако 23 июня 2014 г. Пре-
зидентом России В. В. Путиным был подписан указ за № 448 о праздновании 
800-летия со дня рождения Александра Невского. Правда, годом празднования 
юбилея был определен 2021 г., а не 2020 г., как определялось ранее» 4.

Суждения В. А. Кучкина о дне рождения святого Александра процитируем 
подробно:

«Уточнить дату рождения Александра помогает сфрагистика. На печатях 
этого князя на лицевой стороне помещено изображение пешего или конного 
воина и надпись “Александръ”, а на оборотной стороне — тоже воин и над-
пись “Федоръ” 5. Иначе говоря, на лицевой стороне печати — небесный патрон 
самого Александра, а на обороте — патрон его отца Ярослава Всеволодовича, 
в крещении Федора 6. Относительно того, какой именно Александр-воин изо-
бражался на лицевой стороне Александровых булл, Н. П. Лихачев писал, что это 
Александр Египетский, а В. Л. Янин оставил вопрос открытым 7.

1 Татищев В. Н. История российская с самых древнейших времен. Книга 3. М., 1774. С. 423.
2 Кучкин В.А. О дате рождения Александра Невского. Вопросы истории. 1986. № 2. С. 174–176.
3 Аверьянов К. А. Когда родился Александр Невский? // Палеоросия. Древняя Русь: во времени, 

в личностях, в идеях. 2020. № 1 (12). С. 46–53.
4 Там же. С. 49–50.
5 Лихачев Н. П. Материалы для истории византийской и русской сфрагистики. Вып. 1. Л., 

1929. С. 91, 92; Янин В. Л. Актовые печати древней Руси X–XV вв. Т. 2. М., 1970. С. 7, 8. [Прим. 
В. А. Кучкина.]

6 О крестильном имени Ярослава прямо говорит летопись (ПСРЛ. Т. I. Стб. 408). [Прим. В. А. Куч-
кина.]

7 Лихачев Н. П. Материалы для истории византийской и русской сфрагистики. Вып. 1. Л., 1929. 
С. 91; Янин В. Л. Актовые печати древней Руси X–XV вв. Т. 2. М., 1970. С. 8. [Прим. В. А. Кучки-
на.]



76

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Догадка Н. П. Лихачева вызывает возражения. В древних (до XIII в.) ви-
зантийских и славянских минологиях упоминается 21 святой Александр 1, 
но только четверо из них были воинами. Два воина Александра поминались 
9 июля и 28 сентября; один (Александр Египетский) вместе с Патермуфием 
и Коприем, память которых отмечалась в первую очередь, другой — в числе 
30 воинов 2. Назвать сына в честь  какого-то третьестепенного святого, память 
которого отмечалась вместе с группой святых, да еще и не на первом месте, 
родители Александра вряд ли могли, тем более что в домонгольской Руси это 
имя давалось князьям чрезвычайно редко 3.

Очевидно, Александр Невский назван в честь такого святого Александра- 
воина, память которого отмечалась особо, индивидуально, без связи с другими 
святыми. Здесь могут быть приняты во внимание еще только две даты: 13 мая 
и 10 июня. 13 мая отмечалась память воина Александра Римского, а 10 июня —
память воина Александра и девы Антонины 4. Татищев, по-видимому, устанавли-
вал дату рождения Александра по дню празднования Александра- воина и всем 
остальным датам предпочел 13 мая, которая при переписывании его чернови-
ков превратилась в дату 30 мая. И решение Татищева представляется верным, 
13 мая празднуется один Александр, а 10 июня — Александр и Антонина. Есть 
точное указание, что во времена Александра Невского на Руси память Алексан-
дра Римского отмечалась. Так, в статье 1243 г. Новгородской I летописи старше-
го извода описывалось знамение, которое случилось 18 мая “на память святого 
мученика Александра” 5. Речь идет об Александре Римском, хотя в дату вкралась 
описка, легко объясняемая палеографически: копиист вместо ГI (13) по древ-
нерусскому счету написал ИI (18). Судя по ранним минологиям, празднование 
Александра Римского было распространено гораздо шире, чем празднование 
Александра и Антонины 6.

Таким образом, из двух возможных дат (13 мая и 10 июня) следует пред-
почесть первую. Считая, что Александр Невский родился сразу же за Фед ором, 
наиболее вероятной датой его рождения можно считать 13 мая 1221 года» 7.

Но с таким рассуждением трудно согласиться, поскольку В. А. Кучкин фак-
тически безапелляционно утверждает: имя святому Александру нарекалось 
в честь святого, празднуемого в день его рождения, и никак иначе. Однако тра-
диции имянаречения у Рюриковичей в первой четверти XIII столетия были да-
леко не столь очевидны; эти обычаи менялись со временем, но в любом случае 
имели свои варианты. Так, А. Ф. Литвина и Ф. Б. Успенский пишут о несколько 
более поздней эпохе:

1 Сергий (Спасский), архиепископ. Полный месяцеслов Востока. Изд. 2-е. Т. II. Ч. 1–3. Влади-
мир, 1901. С. 582–583. [Прим. В. А. Кучкина.]

2 Там же. Ч. 2. С. 162, 402–403. [Прим. В. А. Кучкина.]
3 Достаточно сказать, что, кроме Александра Невского, его носил всего лишь один Рюрико-

вич — южнорусский князь Александр Всеволодович (Погодин М. Н. Исследования, замечания 
и лекции о русской истории. Т. VI. М., 1855. С. XI). [Прим. В. А. Кучкина.]

4 Сергий. Ук. соч. Ч. 2. С. 180, 217. [Прим. В. А. Кучкина.]
5 Новгородская первая летопись старшего и младшего изводов. М. – Л., 1950. С. 79. [Прим. В. А. Кучкина.]
6 Сергий. Ук. соч. Ч. 1. С. 141; ср. с. 176. [Прим. В. А. Кучкина.]
7 Кучкин В.А. О дате рождения Александра Невского // Вопросы истории. 1986. № 2. С. 176.



77

«К этому времени на Руси в целом сложилась более или менее устойчивая 
церковная практика называть младенца по месяцеслову, т. е. по тому святому, 
чья память приходилась на определенный день (например, первый или вось-
мой) по отношению к его рождению или крещению. По-видимому, в эту эпоху 
одновременно существовало несколько систем расчетов. В частности, как ука-
зано в Житии Сергия Радонежского, ребенку могли давать имя через 40 дней 
или шесть недель по его появлении на свет. Возможно, новорожденному дава-
лось имя того святого, чья память приходилась именно на этот, особым образом 
вычисленный день. Однако не исключено, что не только сама дата имянаре-
чения определяла выбор имени — ребенка могли, например, крестить на со-
роковой день, а имя давать по первому дню, по восьмому дню или по  каким-то 
иным расчетам. С колько- нибудь определенными и единообразными указания-
ми относительно этих расчетов мы не располагаем. Итак, коль скоро речь идет 
об имянаречении в целом, в XIV–XVI вв. буквальная зависимость от календаря 
прослеживается весьма последовательно. При этом жестких и единообразных 
правил, каким именно способом нужно производить календарные расчеты, 
в русской церковной практике, по-видимому, не существовало, как не суще-
ствует их и по сей день» 1.

Процитируем еще несколько замечаний тех же авторов.
«Весьма существенно отметить, что к концу XII в. у Рюриковичей уже сло-

жился круг христианских имен, пригодных для князя. Если имя, выпадавшее 
новорожденному по календарю, не входило в этот круг, ему чаще всего подби-
ралось другое, по-видимому, ближайшее в календаре имя, соответствовавшее 
родовой традиции имянаречения» 2.

«В XIII в. (…) традиция имянаречения претерпевает своеобразный период 
перестройки, когда появляются некоторые новые пути выбора имен, причем 
часть из них используется и в дальнейшем, а часть оказывается “тупиковыми”. 
Не исключено, например, что отдельные князья получали в ту пору крестиль-
ные времена, которые не были традиционны для рода, но выпадали по кален-
дарю, и эти имена становились их вполне официальными, публичными име-
нованиями» 3.

«Как правило, даже при самой нежесткой ориентации на месяцеслов в ка-
честве святого патрона для мальчика княжеского рода выбирались те святые, 
чья память праздновалась после его появления на свет» 4.

И наконец, вот что те же исследователи пишут собственно об имянарече-
нии святого Александра:

«Определенная экспансия “новых” христианских имен, приходящаяся 
на первую половину XIII в., возможно, связана с возросшей ролью месяцеслова 
в династическом обиходе, что отнюдь не исключает актуализации различных 
связей между более традиционными для Рюриковичей христианскими именами 

1  Литвина А.Ф., Успенский Ф. Б. Выбор имени у русских князей в X–XVI вв. Династическая исто-
рия сквозь призму антропонимики. М., 2006. С. 204–205.

2 Там же. С. 211.
3 Там же. С. 214.
4 Там же. С. 223.

Ферапонт (Кашин), митр. Небесный покровитель благоверного великого князя Александра Невского: мнения...



78

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

и именами новыми для той или иной ветви рода. Свою роль в данном случае 
могла сыграть связь между историческими фигурами Константина Великого 
и Александра Македонского, хотя, разумеется, князь не мог быть крещен в честь 
Александра Македонского непосредственно 1.

О том, кто был святым патроном Александра Невского, мы также не имеем 
надежных сведений. Ему атрибутируются печати с изображением пешего и кон-
ного воинов и надписью “Александр”. Однако никаких надежных признаков, 
по которым мы могли бы определить, кто именно из святых воинов по имени 
Александр изображен на этих печатях, у нас нет. Н. П. Лихачев предположил, 
что патроном князя был св. Александр Египетский (9 июля). В. А. Кучкин пола-
гал, что патроном князя должен был быть св. Александр Римлянин, чья память 
отмечается 13 мая, и именно 13 мая Александр Ярославич будто бы появил-
ся на свет. Однако на данный момент мы решительно не видим возможности 
для столь определенных высказываний о небесном покровителе этого князя 
и тем более не имеем оснований для вычисления точной даты его рождения, 
поскольку никаких оснований полагать, что он был наречен непосредственно 
по дню своего появления на свет, у нас нет» 2.

Основательный обзор исследований различных авторов по крещению 
и имянаречению в Древней Руси представлен в статье Л. П. Горюшкиной 3. Свои 
выводы она свела в таблицы.

Исследователь Ребенок получает имя в честь святого, чья память пришлась

на день 
рождения

на вось-
мой день 
после дня 
рождения 
(включая 
вариант 
с «обратным 
отсчетом»)

на день 
крестин

на восьмой 
день от дня 
крещения

на произ-
вольный 
день

1 2 3 4 5 6

Терещенко А.В. +
Забелин И.Е. +
Костомаров Н.И. + +
Дмитриевский А.А. +
Голубинский Е.Е. +

1 Любопытно, что в Софийской первой летописи Александр Ярославич назван тезоименитым 
царю Александру Македонскому (см. ПСРЛ. Т. VI. Вып. 1. Софийская первая летопись старшего 
извода. М.: Языки русской культуры, 2000. Стб. 303). О популярности образа Александра Маке-
донского в Древней Руси ср. интересные замечания А. В. Чернецова (Чернецов А. В. Два перстня- 
печати из Старой Рязани // Памятники культуры. Новые открытия : Письменность, искусство, 
археология. Ежегодник 1980. Л., 1981. С. 548). [Прим. А. Ф. Литвиной и Ф. Б. Успенского.]

2 Литвина А.Ф., Успенский Ф. Б. Выбор имени у русских князей в X–XVI вв. Династическая исто-
рия сквозь призму антропонимики. М., 2006. С. 465–466.

3 Горюшкина Л. П. Историографические заметки к календарной стороне вопроса о крещении 
и имянаречении в средневековой Руси // Вестник ПСТГУ. Серия II: История. История Русской 
Православной Церкви. 2017. Вып. 77. С. 41–55.



79

1 2 3 4 5 6

Алмазов А.И. + +
Успенский Л.В. +
Угрюмов А.Л. +
Сперанская А.В. + +
Бетин Л.В. +
Леонтьев А.К. +
Рабинович М.Г. +
Кучкин В.А. +
Лосева О.В. +
Успенский Б.А. + +
Бусева- Давыдова И.Л. +
Клосс Б.М. + + +
Борисов Н.С. + +
Литвина А.Ф. и Успен-
ский Ф. Б. + + + +

Ракитина М.Г. + + +

Исследователь Крещение совершалось или должно было совершаться

на сороковой 
день

по проше-
ствии сорока 
дней

на восьмой 
день

в произволь-
но выбран-
ный день

Терещенко А.В. +
Костомаров Н.И. + +
Одинцов Н.М. +
Дмитриевский А.А. + +
митр. Макарий (Булгаков) +
Голубинский Е.Е. +
Алмазов А.И. +
Леонтьев А.К. +
Рабинович М.Г. +
Серебрякова К. +
Левин И. +
Лосева О.В. + +
Успенский Б.А. +
Бусева- Давыдова И.Л. + +
Клосс Б.М. + +
Борисов Н.С. +
Ракитина М.Г. + +
Мазуров А.Б. +

Ферапонт (Кашин), митр. Небесный покровитель благоверного великого князя Александра Невского: мнения...



80

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Таким образом, суждение В. А. Кучкина, полагающего днем рождения свя-
того Александра Невского 13 мая (день памяти мученика Александра Римско-
го), нельзя считать единственно возможным, равно как и его мнение о небес-
ном покровителе святого князя.

Следует учитывать и то, что на Руси XIII века употреблялся Студийский 
устав, а переход к Иерусалимскому уставу начался на рубеже XIV–XV столетий. 
Соответственно, месяцеслов XIII века, по которому выбиралось имя для кня-
зя Александра, не был полностью идентичен современному. Так, архиепископ 
Сергий (Спасский) в своем труде «Полный месяцеслов Востока» приводил 
сравнение месяцесловов при студийских и иерусалимских уставах XII–XV ве-
ков, из которого следует: в мае и июне как в студийских (но не во всех), так 
и в иерусалимских (но, опять же, не во всех) месяцесловах указывались памяти: 
мученика Александра — 13 мая (здесь и далее по старому стилю), мучеников 
Александра и Антонины — 9 июня 1. И день 9 июня, вместо привычного для нас 
10 июня, не является ошибкой. В том же сочинении архиепископ Сергий указы-
вал, что днем мученической кончины святых почитается 2 мая, а 9 или 10 июня 
состоялось перенесение их мощей в Константинополь 2. С этим согласны и сов-
ременные авторы 3.

В Волоколамских Минеях- Четьях XVI века (они для нас тем более инте-
ресны, что восходят к комплекту, переведенному в Константинополе по нов-
городскому заказу в конце XI – начале XII века 4) под 13 мая отмечена память 
мученика Александра 5, а в июне имеются лишь два текста, к нашей теме не от-
носящиеся.

Великие Макарьевские Минеи- Четьи (середина XVI века) отмечают 
под 13 мая и под 14 мая память мученика Александра 6, под 9 июня и под 
10 июня — память святых мучеников Александра и Антонины 7.

Приведем здесь и сопоставление святцев из главного собрания рукописей 
Троице- Сергиевой лавры, ныне хранящегося в Отделе рукописей Российской 
государственной библиотеки. Рассматривались следующие святцы: ОР РГБ. 
Ф. 304/I. № 363 (XV век), № 364 (середина XVI века), № 365 (XVI век), № 366 
(начало XVII века), № 367 (XVII век). Результаты сравнения приведены в таб-
лице.

1 Сергий (Спасский), архиепископ. Полный месяцеслов Востока. Т. 1. Восточная агиология. 
Изд. 2-е. Владимир, 1901. С. 453–454.

2 Сергий (Спасский), архимандрит. Полный месяцеслов Востока. Т. 2. Святой Восток. М., 1876. 
С. 155.

3 Грацианский М.В., Луковникова Е. А. Александр воин и Антонина дева // Православная энци-
клопедия. Т. 1. М., 2000. С. 521.

4 Афиногенов Д. Е. Минеи- Четьи Волоколамские // Православная энциклопедия. Т. 45. М., 2017. 
С. 262.

5 Иосиф (Левицкий), иеромонах. Опись рукописей, перенесенных из библиотеки Иосифова мо-
настыря в библиотеку Московской духовной академии. М., 1882. С. 259.

6 Иосиф (Левицкий), архимандрит. Подробное оглавление Великих Четиих- Миней Всероссий-
ского митрополита Макария, хранящихся в Московской Патриаршей (ныне Синодальной) 
библиотеке. М., 1892. Стб. 160, 163 (2-я пагин.).

7 Там же. Стб. 217, 223 (2-я пагин.).



81

Святцы Память мученика Александра Память мучеников Алек-
сандра и Антонины 

№ 363 (XV век) 13 мая — отсутствует. 14 мая указана память 
мученика Александра «Перьскаго» 1

9 июня

№ 364 (середина 
XVI века)

13 мая — отсутствует. 14 мая указана память 
мученика Александра «Перьскаго» 

9 июня

№ 365 (XVI век) 13 мая — отсутствует 9 и 10 июня — отсут-
ствует

№ 366 (начало 
XVII века)

13 мая — отсутствует. 14 мая указана память 
мученика Александра «Перьскаго»

9 июня

№ 367 (XVII век) 13 мая — отсутствует. 14 мая указана память 
мученика Александра «Перьскаго»

9 и 10 июня — отсут-
ствует

Следовательно, в предложении В. А. Кучкина перенести день рождения 
святого Александра Невского («принудительно» совпадающий с памятью его 
небесного покровителя) на 13 мая можно подвергнуть сомнению не только 
методику (принцип, что день рождения должен совпадать с тезоименитством), 
но и фактическую сторону вопроса:

а) далеко не столь очевидно, что память мученика Александра 13 мая по зна-
чимости превосходила память святых мучеников Александра и Антонины 2;

б) память святых Александра и Антонины правильнее относить к 9 июня, 
а не к 10 июня (как вошло в обычай в более поздние времена).

Наконец, сомнение вызывает и предположение В. А. Кучкина о том, 
что В. Н. Татищев «всем остальным датам предпочел 13 мая, которая при пере-
писывании его черновиков превратилась в дату 30 мая» 3. Представить такую 
ошибку переписчика (при написании чисел арабскими цифрами) не столь лег-
ко. Но мы можем выдвинуть альтернативное и, на наш взгляд, куда более веро-
ятное предположение: ошибиться мог сам В. Н. Татищев, пользуясь рукописным 
источником (неизвестным нам) с числами, написанными буквенной цифирью. 
В таком написании буква Л (под титлом) означает 30 и очень схожа, особенно 
при небрежном написании, с буквой А (под титлом), обозначающей 1. Таким 
образом, датой рождения святого Александра Невского по источнику Татищева 
могло быть 1 мая.

Рассмотрим теперь два варианта датировки дня рождения святого: 30 мая 
(по тексту В. Н. Татищева) и 1 мая (наше предположение, альтернативное ги-
потезе В. А. Кучкина).

1 Здесь и далее имеется в виду, судя по всему, мученик Александр, память которого соверша-
лась 14 мая вместе с памятью мучеников Варвара и Аколуфа. См.: О.Н.З. Александр, Варвар 
и Аколуф // Православная энциклопедия. Т. 1. М., 2000. С. 516.

2 Ссылка В. А. Кучкина на Новгородскую первую летопись под 1243 годом (о праздновании 
памяти мученика Александра 18 мая) тоже неоднозначна: скорее, здесь идет речь о памяти 
мученицы Александры Анкирской, действительно отмечаемой 18 мая. Подробнее см.: Лит-
вина А. Ф., Успенский Ф. Б. Выбор имени у русских князей в X–XVI вв. Династическая история 
сквозь призму антропонимики. М., 2006. С. 466.

3 Кучкин В.А. О дате рождения Александра Невского // Вопросы истории. 1986. № 2. С. 176.

Ферапонт (Кашин), митр. Небесный покровитель благоверного великого князя Александра Невского: мнения...



82

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Если святой Александр Невский родился 30 мая, то, согласно опублико-
ванным архиепископом Сергием (Спасским) студийским месяцесловам, его 
небесными покровителями могли бы стать (приводим список по дням памятей, 
начиная с дня рождения 1):

30 мая (день рождения) — преподобный Исаакий;
31 мая — святой мученик Ерм;
1 июня — святой мученик Иустин;
2 июня — святитель Никифор;
3 июня — святой мученик Лукиллиан;
4 июня — святитель Митрофан;
5 июня — святые мученики Маркиан или Никандр;
6 июня (восьмой день) — священномученик Дорофей;
7 июня — святой мученик Феодот;
8 июня — святой мученик (великомученик) Феодор Стратилат;
9 июня — святой мученик Александр (Александр и Антонина).
Вспомним уже приводившееся нами замечание исследователей:
«Весьма существенно отметить, что к концу XII в. у Рюриковичей уже сло-

жился круг христианских имен, пригодных для князя. Если имя, выпадавшее 
новорожденному по календарю, не входило в этот круг, ему чаще всего подби-
ралось другое, по-видимому, ближайшее в календаре имя, соответствовавшее 
родовой традиции имянаречения» 2.

Ситуация идеально соответствует сказанному. Единственное (с точки зре-
ния «сложившегося круга») подходящее имя — Феодор — было уже занято 
отцом и старшим братом святого Александра и таким образом исключалось. 
К тому же выбор имени, вполне возможно, был продиктован симпатией роди-
теля святого к личности Александра Македонского.

Если же мы предположим, что святой Александр родился 1 мая, то ситуация 
оказывается еще более интересной. В день его рождения 1 мая — память про-
рока Иеремии. На восьмой день, 8 мая, праздновались памяти апостола Иоан-
на Богослова и преподобного Арсения. Казалось бы, почему не дать сыну имя 
Иоанн в честь «апостола любви»? Но, судя по всему, в те времена это имя еще 
не было так распространено среди Рюриковичей, как случилось позднее; не за-
будем и про предположительные симпатии великого князя Ярослава к Алексан-
дру Македонскому. Но самое главное: в случае рождения святого Александра 
1 мая сороковой день, предположительный день его крещения — 9 июня, ста-
ринная память святых мучеников Александра и Антонины! И выбор имени, 
более чем устраивавшего родителя младенца, по дню крещения на сороковой 
день — очень возможен.

Не исключен, хотя не слишком вероятен, и такой мотив. Если на Руси того 
времени была известна дата мученичества святых Александра и Антонины —
2 мая, могло сыграть свою роль и то, что этот день непосредственно следовал 

1 Сергий (Спасский), архиепископ. Полный месяцеслов Востока. Т. 1. Восточная агиология. 
Изд. 2-е. Владимир, 1901. С. 453.

2 Литвина А.Ф., Успенский Ф. Б. Выбор имени у русских князей в X–XVI вв. Династическая исто-
рия сквозь призму антропонимики. М., 2006. С. 211.



83

за днем рождения младенца и при этом совпадал с празднованием перенесения 
мощей святых Бориса и Глеба, чрезвычайно почитавшихся Рюриковичами.

Таким образом, в обоих случаях:
1) святой Александр Невский родился 1 мая (наша гипотеза, подразуме-

вающая описку у В. Н. Татищева, но более вероятная, чем такая же гипотеза 
В. А. Кучкина);

2) святой Александр Невский родился 30 мая —
свое имя Александр он должен был получить в честь святого мученика 

воина Александра, чья память, вместе с памятью святой Антонины девы, от-
мечалась в старину преимущественно 9 июня (по старому стилю), а сейчас от-
мечается 10 (23) июня.

В связи с этим нельзя не вспомнить, что в Костроме, в бывшем селе Сели-
ще на правом берегу Волги напротив Ипатьевского монастыря, располагается 
Александро- Антониновская церковь — едва ли не единственный храм в России, 
посвященный памяти этих святых. И это, как мы полагаем, вовсе не случайность.

В № 1 «Ипатьевского вестника за 2024 год была опубликована наша ста-
тья, в которой излагалась версия основания Ипатьевской обители в 1330 году 
как Александровского монастыря, места особого почитания памяти великого 
князя Александра Невского 1. Мы считаем, что впоследствии, в XV и особенно 
в XVI веках, потомки Захарии- Чета прилагали немалые усилия к тому, чтобы 
первоначальное название монастыря — Александровский — изгладилось из на-
родной памяти. Но поскольку «Александров день», как этот праздник и сейчас 
называют в Селище, являлся престольным праздником обители, логичнее (да и 
благочестивее) было бы не отменять его вообще, а перенести в иное место, 
пусть и не слишком удаленное от монастыря. Возможно, именно поэтому цер-
ковь в Селище (первое известное упоминание о которой относится к 1599 году) 
и стала Александро- Антониновской. Так привычное для костромичей церковное 
торжество переместилось из Ипатьевского (прежде Александровского) мона-
стыря на другой берег Волги, напротив обители, и получило впоследствии само-
стоятельный легендарный смысл в виде предания о некоем вельможе, супруга 
которого родила на месте будущего храма двой ню, сына и дочь 2.

Следовательно, в посвящении Александро- Антониновской церкви города 
Костромы (одного из трех городских храмов, не закрывавшихся на всем протя-
жении ХХ века) могли отразиться как имя небесного покровителя благоверно-
го великого князя Александра Невского, так и неоднозначные обстоятельства 
первых веков истории Александровской- Ипатьевской обители. Притом церковь 
в Селище — единственный российский храм, посвященный небесному покрови-
телю святого князя- воина, защитника Руси и молитвенника о нашем Отечестве.

В заключение сформулируем основные выводы.
1. Гипотеза В. А. Кучкина о том, что святой Александр Невский родился 

13 мая (год рождения для нашего исследования значения не имеет) и был на-

1  Ферапонт (Кашин), митрополит Костромской и Нерехтский. К вопросу о времени и обстоя-
тельствах основания Ипатьевского монастыря // Ипатьевский вестник. 2024. № 1. С. 48–70.

2 Зонтиков Н. А. Церковь святых мучеников Александра и Антонины в Селище в Костроме. Ко-
строма, 2010. С. 11–12.

Ферапонт (Кашин), митр. Небесный покровитель благоверного великого князя Александра Невского: мнения...



84

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

речен в честь святого мученика Александра Римского, память которого празд-
нуется в этот день, выглядит умозрительно, поскольку на Руси того времени 
существовали самые различные практики соотношения дня рождения, дня 
крещения и дня памяти святого, имя которого нарекалось новорожденному. 
Выводить и день рождения Александра Невского, и имя его небесного покро-
вителя только из того факта, что 13 мая отмечается память святого мученика 
Александра, и из предположения, что В. Н. Татищев допустил описку — на наш 
взгляд, не слишком обоснованно.

2. Единственным указанием в источниках на день рождения Александра 
Невского является дата, приведенная в труде В. Н. Татищева: 30 мая. В случае, 
если эта дата соответствует действительности, ближайшей ко дню его рождения 
памятью святого с именем Александр является 9 июня (позднее — 10 июня), 
день празднования в честь святых мучеников Александра и Антонины.

3. Если же В. Н. Татищев и допустил описку, то много более вероятно 
(по сравнению с предположением В. А. Кучкина), что он при изучении неиз-
вестного нам источника принял буквенную цифирь А (=1) за Л (=30). В таком 
случае святой Александр Невский родился 1 мая, а на сороковой день после 
его рождения (когда, по мнению исследователей, на Руси преимущественно 
совершали крещение младенца), 9 июня, снова приходится память святых му-
чеников Александра и Антонины. Выбор для младенца имени святого того дня, 
в который совершается крещение — также распространенная в Древней Руси 
традиция.

4. Таким образом, много более вероятно (по сравнению с гипотезой 
В. А. Кучкина, не учитывающей разнообразие практик имянаречения в Древ-
ней Руси), что святой Александр Невский получил свое имя в честь святого му-
ченика Александра, память которого вместе со святой мученицей Антониной 
девой отмечалась ранее 9 июня, а сейчас празднуется 10 июня (по старому 
стилю).

5. Вопрос об имени небесного покровителя князя Александра в креще-
нии, следовательно, оказывается непосредственно связанным с историей 
Александро- Антониновской церкви в Селище (город Кострома) и с гипотезой 
автора об основании Ипатьевского монастыря в 1330 году как места особого 
почитания памяти святого Александра Невского.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Аверьянов К. А. Когда родился Александр Невский? // Палеоросия. Древняя Русь: 

во времени, в личностях, в идеях : Научный журнал Санкт- Петербургской духовной 
академии. 2020. № 1 (12). С. 46–53.

2. Афиногенов Д. Е. Минеи- Четьи Волоколамские // Православная энциклопедия. 
Т. XLV : Мерри дель Валь — Михаил Парехели. М.: ЦНЦ «Православная энциклопедия», 
2017. С. 262.

3. Горюшкина Л. П. Историографические заметки к календарной стороне вопроса 
о крещении и имянаречении в средневековой Руси // Вестник Православного Свято- 
Тихоновского гуманитарного университета. Серия II: История. История Русской Право-
славной Церкви. 2017. Вып. 77. С. 41–55.



85

4. Грацианский М. В., Луковникова Е. А. Александр воин и Антонина дева // Право-
славная энциклопедия. Т. I : А — Алексий Студит. М.: ЦНЦ «Православная энциклопе-
дия», 2000. С. 521.

5. Зонтиков Н. А. Церковь святых мучеников Александра и Антонины в Селище 
в Костроме : К 230-летию возведения в камне. 1779–2009 гг. Кострома: ДиАр, 2010.

6. Иосиф (Левицкий), архимандрит. Подробное оглавление Великих Четиих- Миней 
Всероссийского митрополита Макария, хранящихся в Московской Патриаршей (ныне 
Синодальной) библиотеке. М.: Синодальная типография, 1892.

7. Иосиф (Левицкий), иеромонах. Опись рукописей, перенесенных из библиотеки 
Иосифова монастыря в библиотеку Московской духовной академии. М.: Университет-
ская типография, 1882.

8. Кучкин В. А. О дате рождения Александра Невского // Вопросы истории. 1986. 
№ 2. С. 174–176.

9. Литвина А. Ф., Успенский Ф. Б. Выбор имени у русских князей в X–XVI вв. : Дина-
стическая история сквозь призму антропонимики. М.: «Индрик», 2006.

10. О.Н.З. Александр, Варвар и Аколуф // Православная энциклопедия. Т. I : А —
Алексий Студит. М.: ЦНЦ «Православная энциклопедия», 2000. С. 516.

11. Сергий (Спасский), архиепископ. Полный месяцеслов Востока. Т. 1. Восточная 
агиология. Изд. 2-е. Владимир: Типо-литография В. А. Паркова, 1901.

12. Сергий (Спасский), архимандрит. Полный месяцеслов Востока. Т. 2. Святой 
Восток. М.: Типография «Современных известий», 1876.

13. Татищев В. Н. История российская с самых древнейших времен, неусыпными 
трудами через тридцать лет собранная и описанная покойным тайным советником 
и астраханским губернатором Васильем Никитичем Татищевым. Книга третья. М.: 
[Типография Московского университета,] 1774.

14. Ферапонт (Кашин), митрополит Костромской и Нерехтский. К вопросу о вре-
мени и обстоятельствах основания Ипатьевского монастыря // Ипатьевский вестник. 
2024. № 1. С. 48–70.

REFERENCES
1. Aver'yanov K. A. Kogda rodilsya Aleksandr Nevskĳ? // Paleorosiya. Drevnyaya Rus': vo 

vremeni, v lichnostyah, v ideyah : Nauchnyj zhurnal Sankt- Peterburgskoj duhovnoj akademii. 
2020. № 1 (12). S. 46–53. (In Russian).

2. Afinogenov D. E. Minei- Chet'i Volokolamskie // Pravoslavnaya enciklopediya. T. XLV : 
Merri del' Val' — Mihail Parekheli. M.: CNC «Pravoslavnaya enciklopediya», 2017. S. 262. 
(In Russian).

3. Goryushkina L. P. Istoriograficheskie zametki k kalendarnoj storone voprosa o kresh-
chenii i imyanarechenii v srednevekovoj Rusi // Vestnik Pravoslavnogo Svyato- Tihonovskogo 
gumanitarnogo universiteta. Seriya II: Istoriya. Istoriya Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi. 2017. 
Vyp. 77. S. 41–55. (In Russian).

4. Gracianskĳ M. V., Lukovnikova E. A. Aleksandr voin i Antonina deva // Pravoslavnaya 
enciklopediya. T. I : A — Aleksĳ Studit. M.: CNC «Pravoslavnaya enciklopediya», 2000. S. 521. 
(In Russian).

5. Zontikov N. A. Cerkov' svyatyh muchenikov Aleksandra i Antoniny v Selishche v Kos-
trome : K 230-letiyu vozvedeniya v kamne. 1779–2009 gg. Kostroma: DiAr, 2010. (In Russian).

6. Iosif (Levickĳ), arhimandrit. Podrobnoe oglavlenie Velikih Chetiih- Minej Vserossĳs-
kogo mitropolita Makariya, hranyashchihsya v Moskovskoj Patriarshej (nyne Sinodal'noj) 
biblioteke. M.: Sinodal'naya tipografiya, 1892. (In Russian).

Ферапонт (Кашин), митр. Небесный покровитель благоверного великого князя Александра Невского: мнения...



86

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

7. Iosif (Levickĳ), ieromonah. Opis' rukopisej, perenesennyh iz biblioteki Iosifova mon-
astyrya v biblioteku Moskovskoj duhovnoj akademii. M.: Universitetskaya tipografiya, 1882. 
(In Russian).

8. Kuchkin V. A. O date rozhdeniya Aleksandra Nevskogo  //  Voprosy istorii. 1986. № 2. 
S. 174–176. (In Russian).

9. Litvina A. F., Uspenskĳ F. B. Vybor imeni u russkih knyazej v X–XVI vv.: Dinasticheskaya 
istoriya skvoz' prizmu antroponimiki. M.: «Indrik», 2006. (In Russian).

10. O.N.Z. Aleksandr, Varvar i Akoluf // Pravoslavnaya enciklopediya. T. I : A — Aleksĳ 
Studit. M.: CNC «Pravoslavnaya enciklopediya», 2000. S. 516. (In Russian).

11. Sergĳ (Spasskĳ), arhiepiskop. Polnyj mesyaceslov Vostoka. T. 1. Vostochnaya agi-
ologiya. Izd. 2-e. Vladimir: Tipo-litografiya V. A. Parkova, 1901. (In Russian).

12. Sergĳ (Spasskĳ), arhimandrit. Polnyj mesyaceslov Vostoka. T. 2. Svyatoj Vostok. M.: 
Tipografiya «Sovremennyh izvestĳ», 1876. (In Russian).

13. Tatishchev V. N. Istoriya rossĳskaya s samyh drevnejshih vremen, neusypnymi truda-
mi cherez tridcat' let sobrannaya i opisannaya pokojnym tajnym sovetnikom i astrahanskim 
gubernatorom Vasil'em Nikitichem Tatishchevym. Kniga tret'ya. M.: [Tipografiya Moskovskogo 
universiteta,] 1774. (In Russian).

14. Ferapont (Kashin), mitropolit Kostromskoj i Nerekhtskĳ. K voprosu o vremeni i ob-
stoyatel'stvah osnovaniya Ipat'evskogo monastyrya // Ipat'evskĳ vestnik. 2024. № 1. S. 48–70. 
(In Russian).

Статья поступила в редакцию 26.06.2025; одобрена после рецензирования 
13.08.2025; принята к публикации 12.09.2025.

The article was submitted 26.06.2025; approved after reviewing 13.08.2025; ac-
cepted for publication 12.09.2025.



87

Научная статья 
УДК 281.93(092)(Р472.2)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–3–87–96
EDN: BFAVBH

ЦЕРКОВНОЕ СЛУЖЕНИЕ 
АРХИЕПИСКОПА МИХАИЛА (МУДЬЮГИНА) 
ПО МАТЕРИАЛАМ АРХИВА ВОЛОГОДСКОГО 

ЕПАРХИАЛЬНОГО УПРАВЛЕНИЯ

Епископ Иоасаф (Вишняков Андрей Павлович),
Славгородская епархия, Санкт- Петербургская духовная академия,

Славгород, Россия,
asaf_2010@mail.ru

ORCID: 0009–0007–4543–758X

Аннотация. Статья посвящена периоду пребывания 
архиепископа Михаила (Мудьюгина) на Вологодской 
кафедре в качестве главы епархии. Цель работы — обо-
значить личностные характеристики и особенности 
церковного служения выдающегося архиерея на основе 
сведений, содержащихся в архиве Вологодского епархи-
ального управления. Тема рассматривается в контексте 
общественно- политических реалий, сопровождавших это 
служение.

Ключевые слова: архиепископ Михаил (Мудьюгин); 
Вологодская и Великоустюжская епархия; Русская Право-
славная Церковь, епископское служение

Для цитирования: Иосаф (Вишняков), епископ. 
Церковное служение архиепископа Михаила (Мудьюги-
на) по материалам архива Вологодского епархиального 
управления // Ипатьевский вестник. 2025. № 3. С. 87–96 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3–87–96

© Иосаф (Вишняков), епископ, 2025.

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №3 (31). С. 87–96
Ipatievsky vestnik. 2025. № 3 (31). Р. 87–96

Епископ Иоасаф 
(Вишняков Андрей 
Павлович), 
Славгородская епархия, 
Санкт-Петербургская 
духовная академия
/
Bishop Joasaph (Andrey 
Pavlovich Vishnyakov),
 Slavgorod Diocese, 
St. Petersburg Theological 
Academy



88

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

CHURCH-HISTORICAL STUDIES
Scientific article

THE CHURCH MINISTRY OF ARCHBISHOP MIKHAIL 
(MUDYUGIN) BASED ON THE MATERIALS OF THE 
VOLOGDA DIOCESAN ADMINISTRATION ARCHIVE

Bishop Joasaph (Andrey Pavlovich Vishnyakov),
Slavgorod Diocese, St. Petersburg Theological Academy, Slavgorod, Russia, 

asaf_2010@mail.ru
ORCID: 0009–0007–4543–758X

Abstract. The article is devoted to the period of work of Archbishop Mikhail (Mudyugin) 
in the Vologda department as the head of the diocese. The purpose of the article is to identify 
the personal qualities and features of the church ministry of an outstanding bishop on the 
basis of information contained in the archive of the Vologda diocesan administration. The 
topic is considered in the context of the socio- political realities that accompanied this activity.

Keywords. Archbishop Mikhail (Mudyugin), Vologda diocese, Russian Orthodox Church, 
episcopal ministry

For citation: Joasaph (Vishnyakov), bishop. The Church ministry of Archbishop Mikhail 
(Mudyugin) based on the materials of the Vologda Diocesan Administration Archive // Ipa-
tievsky vestnik. 2025. № . 3. Р. 87–96 (In Russian). https://doi.org/10.24412/2309–5164–
2025–3–87–96

Л
ИЧНОСТЬ архиепископа Михаила (Мудьюгина) (1912–2000 гг.) привле-
кает активное внимание деятелей современной богословской науки. Это 

обстоятельство обусловлено высокими нравственными, духовными, интеллек-
туальными качествами одного из заметных представителей высшей церковной 
иерархии второй половины ХХ в., жизнь и священническое служение которого 
пришлось на очень сложное в сфере церковно- государственных взаимоотно-
шений время. Помимо вызывающего уважение открытого нонконформизма 
при вынужденном взаимодействии с представителями государственной власти, 
архиепископ Михаил (Мудьюгин) был известен как публичный делегат Русской 
Православной Церкви на международном поле, заметный публицист и ученый- 
богослов. Только выдающимися личными качествами и интеллектуальными 
способностями владыки можно объяснить тот факт, что открытая непримири-
мость с политикой, проводимой атеистическим государством, не препятство-
вала его пребыванию в качестве главы епископских кафедр в общественных 
реалиях советского времени.

Несмотря на то, что многие ныне здравствующие представители духовен-
ства и академического богословия имели с ним личное знакомство, что пред-
полагает сохранность биографических свидетельств, зафиксированных в вос-
поминаниях, по-прежнему существует множество содержательных лакун, 
касающихся жизни и деятельности владыки на разных поприщах. Их закрытие 



89

Иосаф (Вишняков), епископ  Церковное служение архиепископа Михаила (Мудьюгина) по материалам архива...

требует детальных исследований с привлечением репрезентативной эмпириче-
ской базы. Таковой, в первую очередь, служат архивные источники.

В целом следует отметить, что в последние несколько лет личность, 
научно- публицистическое наследие и обстоятельства епископского служения 
архиепископа Михаила (Мудьюгина) притягивают внимание ученых. В Санкт- 
Петербургских духовных школах организовывались посвященные его памяти 
научные конференции, по итогам проведения которых в печать вышли серьез-
ные труды, где уделяется внимание разным аспектам жизни и церковного слу-
жения владыки 1. Результаты обоснованного интереса церковных и светских 
исследователей к личности архиепископа Михаила (Мудьюгина) проявляются 
и в научных публикациях, отражающих события из его биографии 2, особен-
ности несения различных церковных послушаний 3, аналитический обзор со-
держания письменного наследия 4.

Краткий обзор научных публикаций, непосредственно посвященных вы-
дающемуся архиерею советских и самых первых постсоветских лет 5, или в су-
щественной мере связанных с его именем 6, позволяет прийти к выводу, что наи-
большую степень освещения получили как раз вопросы, связанные с анализом 
содержания трудов владыки Михаила (Мудьюгина). Особо серьезное внимание 
этим темам уделяется авторами- представителями Санкт- Петербургских духов-
ных школ, с которыми архиепископ был связан периодами обучения, препо-
давания, ректорства 7. Надо сказать, что прочие аспекты церковного служения 
архиепископа Михаила (Мудьюгина) 89 тоже затрагивались, но значительно 
реже и фрагментарнее.

Исследований, в которых последовательно отражался бы характер его епи-
скопского служения, в отечественном богословском обороте не представлено 

1 Материалы круглого стола, посвященного 20-летию со дня кончины архиепископа Михаила 
(Мудьюгина) / К. А. Костромин, Д. Ю. Лушников, Е. В. Палюлин [и др.] // Труды кафедры бого-
словия Санкт- Петербургской Духовной Академии. 2020. № 1(5). С. 86–108.

2 Языкова И. Епископ- интеллигент: портрет на фоне эпохи. К столетию со дня рождения архи-
епископа Михаила Мудьюгина // Страницы: богословие, культура, образование. 2012. № 1. 
С. 124–135.

3 Костромин К., прот. Архиепископ Михаил (Мудьюгин) как студент, ректор и профессор Санкт- 
Петербургских (Ленинградских) духовных школ // Христианское чтение. 2012. № 2. С. 4–42.

4 Вишняков А. П. Некоторые аспекты публикационной деятельности архиепископа Михаила 
(Мудьюгина) в период управления им Астраханской епархией // Теологический вестник 
Смоленской Православной Духовной Семинарии. 2024. № 1. С. 198–207.

5 Игнатьев А., свящ. Богословское наследие архиепископа Михаила (Мудьюгина) // Ипатьев-
ский вестник. 2023. № 1. С. 25–40.

6 Добыкин Д. Г., Тарнакин Н. А. Православные библеисты в богословских диалогах с инослав-
ными (1964–1982 // Христианское чтение. 2018. № 2. С. 68–78.

7 Тарнакин Н.А. К вопросу об отношении архиепископа Михаила (Мудьюгина) к евхаристиче-
скому богословию. По материалам межхристианских богословских собеседований // Труды 
кафедры богословия Санкт- Петербургской Духовной Академии. 2020. № 2(6). С. 62–72.

8 Тарнакин Н.А. К вопросу об особенностях церковноправового мышления архиепископа Миха-
ила (Мудьюгина) (на материалах указов о канонических прещениях 1980–1992 гг.) // Вестник 
Исторического общества Санкт- Петербургской Духовной Академии. 2020. № 1(4). С. 177–191.

9 Молодов О. Б. Экуменизм и межконфессиональное общение христиан в интервью Михаила 
Мудьюгина // Межконфессиональная миссия. 2014. № 4. С. 68–74.



90

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

в принципе. Между тем их результаты очень интересны и актуальны как в плане 
развития определенных направлений историко- церковной науки в целом, так 
и для восполнения пробелов в биографии архиепископа Михаила (Мудьюгина).

В советский период он возглавлял сначала Астраханскую и Енотаевскую 
(1968–1979 гг.), а затем Вологодскую и Великоустюжскую епархии (1979–
1993 гг.). Путем задействования материалов архива епархиального управления 
последней можно выявить ряд фактов и обстоятельств, позволяющих охаракте-
ризовать проявления личности владыки как епархиального архиерея. Особый 
интерес именно к вологодскому периоду его архиепископства обусловлен тем, 
что таковой совпал с распадом СССР и стал стартом для становления церковно- 
государственных отношений в новом формате.

Цель представленной статьи — выявить ключевые факты и события и об-
стоятельства, сопровождавшие период пребывания архиепископа Михаила 
(Мудьюгина) на Вологодской епископской кафедре в качестве ее главы (конец 
1979–1993 гг.).

Источниковой базой для этого послужили документы, хранящиеся в архиве 
Вологодского епархиального управления. Преимущественно к таковым отно-
сятся циркуляры и указы, изданные в период епископства владыки Михаила 
и заверенные его личной подписью, а также ежегодные отчеты.

Архиепископ Михаил (Мудьюгин) нес церковное послушание правящего 
архиерея Вологодской и Великоустюжской епархии с 1979 по 1993 гг. Это был 
очень динамичный и богатый на трансформационные явления общецерковного 
и государственного значения период. Сопутствующие события фоном сопро-
вождали обстоятельства епископского служения владыки, оказывали влияние 
на принятые тогда им решения, поэтому в контексте соблюдения принципа 
историзма в богословских исследованиях, следует привести краткое описание 
хода этих событий.

При общей сохранности курса политики СССР на уничтожение религии, 
начиная с середины 1970-х гг. массированность в проявлениях богоборческих 
мероприятий несколько снижалась, а вовлечение Церкви во внешнеполитиче-
ские акции, наоборот, становилось заметнее. Участие в них было одним из цер-
ковных послушаний архиепископа Михаила (Мудьюгина), совмещавшего час-
тые заграничные командировки с делами управления епархией.

До середины 1980-х гг. действовала работа по упорядочению «религиозной 
сети», результатом которой стало закрытие существенного числа приходов, 
особенно сельских. В 1970-е-1980-е гг. под строгим контролем государства на-
ходились церковные финансы. В силу увеличения числа прихожан и совершае-
мых треб денежные доходы на приходах возросли, но формальные ограничения 
и жесткая система налогообложения препятствовали их целевому использова-
нию. Контроль касался и управления церковными кадрами.

Некоторые режимные послабления начались в середине 1980-х гг. Пере-
строечные реалии коснулись и изменения характера церковно- правовых от-
ношений. В 1986 г. был представлен проект закона «О свободе совести и ре-
лигиозных организациях», где таковым присваивалось право юридического 
лица. Правда, принят он был уже в 1990 г. В этом же году стал действовать закон 



91

«О свободе вероисповеданий», положения которого регламентировали характер 
церковно- государственных отношений вплоть до 1997 г.

Годы управления Вологодской и Великоустюжской епархией архиепи-
скопом Михаилом (Мудьюгиным) совпали с широким общегосударственным 
празднованием в 1988 г. 1000-летия введения христианства на Руси и подготов-
кой к нему. Церковь была активно вовлечена в этот процесс, многие мероприя-
тия проводились на уровне епархий, а вектор религиозно- государственных от-
ношений повернулся в сторону сотрудничества. В Вологодской епархии владыка 
Михаил (Мудьюгин) застал и крах советской государственной системы, озна-
меновавшийся свободой для Церкви и появлением новых социальных запросов 
и вызовов перед ней, на которые следовало давать незамедлительные ответы.

В 1970–1980-е гг. Вологодская и Великоустюжская епископия была одной 
из самых небольших в стране и состояла из 17 церковных приходов, объеди-
ненных в 3 благочиннических округа. Как и в Астраханской епархии, которую 
владыка Михаил (Мудьюгин) возглавлял до получения нового назначения, в ее 
пределах, начиная с конца 1940-х гг., не было закрыто ни одного храма. При-
чиной такого «благополучия» специалисты называют и без того малое число 
церковных приходов на крупный по площади регион 1. Священнослужителей 
в штате Вологодской епархии в начале 1980-е гг. было около 35–40 чел. На-
пример, в 1982 г. клир епископии составляли 27 пресвитеров и 6 диаконов 2. 
Богословское или светское высшее образование имели лишь немногие из них.

Прихожан, регулярно и осознанно участвовавших в богослужениях, в тот 
период в храмах было очень мало. Но запрос на совершение треб был высок. 
Особенно последнее касалось таинства крещения. Венчания тогда совершались 
крайне редко, и на этом фоне привлекают внимание выраженные в епархи-
альном отчете за 1982 г.3 сожаления владыки Михаила (Мудьюгина) о почти 
полном их отсутствии в храмах Вологодской епархии. Он не мог не осознавать 
существования объективных правовых препятствий для осуществления про-
светительской работы среди советской молодежи, а также рисков, которым 
подвергались люди, участвовавшие в церковных таинствах в то время, однако 
считал, что и в существовавших условиях духовенство должно пытаться прила-
гать все возможные усилия для проповеди Евангелия и духовно- нравственного 
воспитания паствы.

Владыка Михаил (Мудьюгин) внимательно относился к благоговейному со-
вершению церковных таинств и обрядов, призывая к этому духовенство вверен-
ной его управлению Вологодской епархии. Очевидно, что различные злоупотре-
бления в этом отношении, вызванные отсутствием богословского образования 
у священнослужителей, их личными качествами, а также крайне низким уров-
нем религиозной культуры населения в тот период, имели место. Со стороны 

1 Молодов О. Б. Приходы северных православных епархий в 1960–1980-е гг.: размещение и клас-
сификация // Государство, общество, Церковь в истории России ХХ века : Материалы XIII 
Международной научной конференции. Часть 2. — ФГБОУ «Ивановский государственный 
университет»:, 2014. С. 553.

2 Архив Вологодского епархиального управления. Отчет за 1982 год. Машинопись. Л. 2.
3 Там же. Л. 3.

Иосаф (Вишняков), епископ  Церковное служение архиепископа Михаила (Мудьюгина) по материалам архива...



92

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

архиепископа Михаила (Мудьюгина) предпринимались все доступные меры 
для недопущения таких ситуаций. Например, 15 октября 1985 г. им был под-
писан специально составленный циркуляр 1, направленный в адрес настоятелей 
приходов и церковных советов Вологодской епархии «в связи с имеющимися 
по местам несообразностям в совершении отпеваний усопших». В тексте до-
кумента архиепископ Михаил (Мудьюгин) обращает внимание на требования 
к соблюдению церковных правил и канонов во время совершения церковного 
обряда погребения. Перечисляя основные правила, которыми должен руковод-
ствоваться священнослужитель, владыка неоднократно упоминает и о необхо-
димости проводить разъяснительные беседы с родственниками усопших, что-
бы предостеречь их от действий, имеющих греховные последствия. В условиях 
отсутствия доступной православной литературы в советское время это было 
особенно важно.

К формальным бюрократическим требованиям отношение архиепископа 
Михаила (Мудьюгина) было иным. Он допускал смягчение таковых без ущерба 
для пользы епархиальных дел. Во взаимоотношениях с подчиненными владыка 
проявлял умеренную строгость, в случае обнаружения проступка оставляя воз-
можность для исправления провинившимся. В перечне документов, хранящих-
ся в архиве Вологодского епархиального управления, имеются подписанные 
им указы, касающиеся наказаний за дисциплинарные нарушения со стороны 
священно- и церковнослужителей, некоторые из которых уже нашли опублико-
вание в научных статьях 2. В частности, указы № 152 от 26 мая 1981 г. и 34/174 
от 27 ноября 1984 г. упоминают случаи оставления псаломщицей и псалом-
щиком соответственно своих обязанностей на разные сроки. Когда речь шла 
о полутора неделях и невыясненных до конца причинах отсутствия сотрудника 
на приходе, владыка оставил своей подчиненной возможность для исправления. 
Но в случае явного злоупотребления невозвращением из отпуска последовало 
увольнение псаломщика.

Взаимоотношения с духовенством выстраивались владыкой в духе прояв-
ления отеческой заботы. В этом плане обращает на себя внимание Указ 3/182 
от 21 января 1985 г. Этим указом был освобожден он запрета и переводился 
за штат прот. Василий Бороздин, младший священник собора в Великом Устюге. 
Упоминается, что последний «безнадежно скомпрометировал себя недостой-
ным священнослужителя поведением», несовместимым с его дальнейшим слу-
жением на прежнем месте. Владыка Михаил (Мудьюгин) предпринял попытки 
сохранить для клирика возможность предстоять Престолу Божию и предоставил 
ему место в отдаленной от Великого Устюга части епархии. Через несколько лет 
прот. Василий Бороздин вернулся в город, где оставалась его семья, однако сно-
ва, служа в соборе, демонстрировал вызывающее поведение, не совместимое 
со служением священника. И в этом случае от архиепископа Михаила (Мудью-

1 Архив Вологодского епархиального управления. Циркуляр 6/35. от 15 октября 1985 г. Машино-
пись. Л.1.

2 Тарнакин Н.А. К вопросу об особенностях церковноправового мышления архиепископа Миха-
ила (Мудьюгина) (на материалах указов о канонических прещениях 1980–1992 гг.) // Вестник 
Исторического общества Санкт- Петербургской Духовной Академии. 2020. № 1(4). С. 189–190.



93

гина) уже последовало вынесение строго выговора и предупреждения о выводе 
за штат (указ № 8/351 от 12 мая 1989 г.).

Известный нонконформизм владыки проявился в период его служения 
на Вологодской кафедре в смелом для того времени поступке — зачислении 
в мае 1982 г. в штат епархии 1 священника Георгия Эдельштейна, прежде быв-
шего клириком Курско- Белгородской епископии. Он был известен отрытым 
декларированием своих антисоветских воззрений. Видимо, этот риск был 
предпринят, исходя из личных симпатий архиепископа Михаила (Мудьюгина) 
к гражданской позиции священника Георгия Эдельштейна, что не повлияло 
на их конфликт, имевший место в 1987 г. Но поначалу свящ. Георгий был на-
значен в Ильинский храм г. Кадникова Вологодской епархии.

Определенные трудности в церковном служении владыки Михаила (Му-
дьюгина) в период его пребывания на Вологодской кафедре диктовали новые 
советские законы. В 1985 г. в СССР вступил в силу Указ «Об усилении борь-
бы с пьянством и алкоголизмом, искоренении самогоноварения», и по всей 
стране началась антиалкогольная компания. Спровоцированный ее реализа-
цией дефицит кагора оборачивался проблемой для снабжения храмов вином, 
необходимым для богослужебных целей. В связи с этим владыкой Михаилом 
(Мудьюгиным) был выпущен указ № 7/36 от 16 октября 1985 г., в тексте кото-
рого обозначалась данная проблема и содержался призыв к экономному рас-
ходованию вина.

В принципе содержание в надлежащем порядке хозяйства епархии, а также 
своевременное и полное выполнение обязательств по отношению к Патриар-
хии, — важная часть архиерейского служения. Владыка Михаил (Мудьюгин) 
справлялся с этой частью церковного послушания на должном уровне, о чем 
свидетельствует факт направленной из Москвы патриаршей благодарности 
от 02 февраля 1987 г и текст ответного письма по ее получению, хранящийся 
в архиве Вологодского епархиального управления. В нем Вологодский архиепи-
скоп заверял, что, невзирая на «ограниченность, обусловленную малочисленно-
стью приходов епархии (всего 17!), а также сравнительно малой мощностью их 
доброй половины», вверенная его управлению епископия будет и в дальнейшем 
прилагать «усилия к своевременному и возможно полному удовлетворению 
общецерковных нужд» 2.

Между Владыкой Михаилом (Мудьюгиным) и Управляющим делами МП 
в 1986–1987 гг. митрополитом Одесским и Херсонским Сергием (Петровым) 
велась деловая переписка, из содержания которой следует, что в 1980-е гг. Во-
логодская епархия делала регулярные перечисления денежных средств на це-
левые нужды Московской Патриархии. Причем, это были весьма существен-
ные суммы для такой небольшой епископии. Помимо ежегодно передаваемых 
40 тыс. руб., 46,8 тыс. руб. в 1983 г. было отправлено на восстановительные 
и строительно- ремонтные работы в переданном Церкви Свято- Даниловом мо-
настыре. Для этой же цели в 1984 и 1985 г. от Вологодской епархии поступило 

1 Архив Вологодского епархиального управления. Указ № 9/71 от 20 мая 1982 г. Л.1. Машинопись.
2 Архив Вологодского епархиального управления. Переписка с Управлением делами Москов-

ской Патриархии (1959–1991). Машинопись. № 16 от 11 февраля 1987 г.

Иосаф (Вишняков), епископ  Церковное служение архиепископа Михаила (Мудьюгина) по материалам архива...



94

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

30 тыс..1 На приходах Вологодской епархии собирались средства и на праздно-
вание 1000-летия Крещения Руси 2. Кроме того, регулярно передавались требу-
емые отчисления в фонд мира.

В связи с этим празднованием в Вологодской епархии произошло очень 
много знаковых событий и мероприятий, непосредственным главой и участни-
ком которых стал владыка Михаил (Мудьюгин). Состоялась церковная канони-
зация прав. Николая Вологодского (Рынина), Христа ради юродивого, несшего 
свой подвиг в Вологде, Кадникове, Тотьме в конце XVIII – начале XIX в. Последо-
вало и первое за многие послевоенные годы открытие нового церковного при-
хода. Православная община была зарегистрирована в г. Тотьма. Здание храма 
требовало огромных затрат на восстановление и ремонт. И Владыка Михаил 
(Мудьюгин) принял деятельное участие в сборе средств через обращение к ду-
ховенству и мирянам Вологодской епархии 3. Кроме того, в циркуляре упомина-
ется, что епархиальное управление «при всей ограниченности своего бюджета 
внесло на восстановление храма около десяти тысяч руб лей» 4. То есть владыкой 
была оказана не только организационная, но и материальная помощь в деле 
восстановления нового прихода.

Вскоре после празднования 1000-летия Крещения Руси последовало смяг-
чение политики государства в сфере религиозных прав и свобод. В Вологод-
ской епархии стали постепенно открываться новые приходы, но одновременно 
с этим обострилась проблема нехватки духовенства. Его ряды зачастую вынуж-
денно стали пополняться людьми, не имевшими богословского образования 
и даже должного личного опыта воцерковления. Это обстоятельство было при-
чиной серьезного беспокойства со стороны архиепископа Михаила (Мудью-
гина), который выражал его в обращении к духовенству, призывая представи-
телей старшего священства уделять силы и внимание, оказывая необходимую 
помощь недавно рукоположенным в сан 5. В этом же документе он призывал 
клириков руководствоваться во взаимоотношениях духом Христовой любви.

Владыка Михаил (Мудьюгин), несмотря на уже солидный к тому времени 
возраст, весьма активно откликнулся на церковные нововведения, связанные 
с правовыми свободами Церкви в силу падения коммунистического строя. Под-
писанные им этот период циркуляры содержат воззвания к духовенству, в ко-
торых его представителям рекомендовалось воспользоваться открывшимися 
возможностями для просветительской и миссионерско- катехизаторской работы 
с паствой 6. Это касалось как частных бесед с прихожанами, достойного посеще-
ния семейных торжеств, так и открытия воскресных школ для детей и взрослых.

1 Архив Вологодского епархиального управления. Переписка с Управлением делами Москов-
ской Патриархии (1959–1991). Машинопись. Входящее № 456 от 30 марта 1987 г.

2 Архив Вологодского епархиального управления. Переписка с Управлением делами Москов-
ской Патриархии (1959–1991). Машинопись. № 16 от 11 февраля 1987 г.

3 Архив Вологодского епархиального управления. Циркулярно. Всем о. о. настоятелям и при-
ходским советам Вологодской епархии. 21.11.1988 г. Машинопись.

4 Там же.
5 Архив Вологодского епархиального управления. Циркулярное послание. 10.11. 1989 г. Машино-

пись.
6 Архив Вологодского епархиального управления. Циркуляр № 1/54. 15.03.1991.



95

Период пребывания на Вологодской кафедре в качестве правящего ар-
хиерея для владыки Михаила (Мудьюгина), очевидно, был непростым и ди-
намичным. Представляется, что насыщенность этого периода позитивными 
для Церкви обстоятельствами и событиями в последние несколько лет епископ-
ства во многом послужила утешением для него как для человека, сохранявшего 
непримиримость во взглядах с представителями советской власти даже в са-
мых сложных обстоятельствах. Сведения, содержащиеся в архиве Вологодского 
епархиального управления, позволяют прийти к выводу о том, что архиепископ 
Михаил (Мудьюгин) являл своей личностью и служением пример чуткого и гра-
мотного архипастыря, который имеет искреннее попечение о вверенных ему 
духовенстве и мирянах.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Архив Вологодского епархиального управления. Отчет за 1982 год. Машинопись.
2. Архив Вологодского епархиального управления. Циркуляры 1980–1999. Маши-

нопись.
3. Вишняков А. П. Некоторые аспекты публикационной деятельности архиеписко-

па Михаила (Мудьюгина) в период управления им Астраханской епархией // Теологи-
ческий вестник Смоленской Православной Духовной Семинарии. 2024. № 1. С. 198–207.

4. Игнатьев А., свящ. Богословское наследие архиепископа Михаила (Мудьюгина) 
// Ипатьевский вестник. 2023. № 1. С. 25–40.

5. Костромин К., прот. Архиепископ Михаил (Мудьюгин) как студент, ректор 
и профессор Санкт- Петербургских (Ленинградских) духовных школ // Христианское 
чтение. 2012. № 2. С. 4–42.

6. Материалы круглого стола, посвященного 20-летию со дня кончины архиепи-
скопа Михаила (Мудьюгина) / К. А. Костромин, Д. Ю. Лушников, Е. В. Палюлин [и др.] 
// Труды кафедры богословия Санкт- Петербургской Духовной Академии. 2020. № 1(5). 
С. 86–108. DOI 10.47132/2541–9587_2020_1_86.

7. Молодов О. Б. Приходы северных православных епархий в 1960–1980-е гг.: 
размещение и классификация // Государство, общество, Церковь в истории Рос-
сии ХХ века : Материалы XIII Международной научной конференции. Часть 2. — ФГБОУ 
«Ивановский государственный университет»:, 2014. — С. 550–557.

8. Молодов О. Б. Экуменизм и межконфессиональное общение христиан в интер-
вью Михаила Мудьюгина // Межконфессиональная миссия. 2014. № 4. С. 68–74.

9. Тарнакин Н. А. К вопросу об отношении архиепископа Михаила (Мудьюгина) 
к евхаристическому богословию. По материалам межхристианских богословских со-
беседований // Труды кафедры богословия Санкт- Петербургской Духовной Академии. 
2020. № 2(6). С. 62–72.

10. Тарнакин Н. А. К вопросу об особенностях церковноправового мышления ар-
хиепископа Михаила (Мудьюгина) (на материалах указов о канонических прещениях 
1980–1992 гг.) // Вестник Исторического общества Санкт- Петербургской Духовной 
Академии. 2020. № 1(4). С. 177–191.

11. Тарнакин Н. А. Отдельные аспекты богословского наследия архиепископа Ми-
хаила (Мудьюгина) (1912–2000) // Труды кафедры богословия Санкт- Петербургской 
Духовной Академии. 2019. № 2(4). С. 216–236.

12. Языкова И. Епископ- интеллигент: портрет на фоне эпохи. К столетию со дня 
рождения архиепископа Михаила Мудьюгина // Страницы : богословие, культура, об-
разование. 2012. № 1. С. 124–135.

Иосаф (Вишняков), епископ  Церковное служение архиепископа Михаила (Мудьюгина) по материалам архива...



96

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

REFERENCES
1. Vishnyakov A. P. Nekotory`e aspekty` publikacionnoj deyatel`nosti arxiepiskopa 

Mixaila (Mud`yugina) v period upravleniya im Astraxanskoj eparxiej. [Some aspects of the 
publication activity of Archbishop Mikhail (Mudyugin) during his administration of the As-
trakhan Diocese]. Teologicheskĳ vestnik Smolenskoj Pravoslavnoj Duxovnoj Seminarii, 2024, 
no 1, pp. 198–207.

2. Ignat'ev A., sviashch. Bogoslovskoe nasledie arkhiepiskopa Mikhaila (Mud'iugina). 
[The theological legacy of archbishop Mikhail (Mudyugin)]. Ipat'evskii vestnik, 2023, no 1, 
pp. 25–40.

3. Kostromin K., prot. Arkhiepiskop Mikhail (Mud'iugin) kak student, rektor i professor 
Sankt- Peterburgskikh (Leningradskikh) dukhovnykh shkol [Archbishop Mikhail (Mudyugin) 
as a student, rector and professor of St. Petersburg (Leningrad) Theological Academy]. Khris-
tianskoe chtenie, 2012, no 2, pp. 4–42.

4. Materialy kruglogo stola, posviashchennogo 20-letiiu so dnia konchiny arkhiepiskopa 
Mikhaila (Mud'iugina) / K. A. Kostromin, D. Iu. Lushnikov, E. V. Paliulin [i dr.]. [Materials of 
the Round Table Dedicated to the 20th Anniversary since the Repose of Archbishop Michael 
(Mudyugin)]. Trudy kafedry bogosloviia Sankt- Peterburgskoi Dukhovnoi Akademii, 2020, no 
1(5), pp. 86–108.

5. Molodov O. B. Prixody` severny`x pravoslavny`x eparxĳ v 1960–1980-e gg.: razmesh-
henie i klassifikaciya. [Parishes of the Northern Orthodox dioceses in the 1960s and 1980s: 
placement and classification]. Gosudarstvo, obshhestvo, Cerkov` v istorii Rossii XX veka: 
Materialy` XIII Mezhdunarodnoj nauchnoj konferencii. Chast` 2. — FGBOU «Ivanovskĳ go-
sudarstvenny`j universitet», 2014. pp. 550–557.

6. Molodov O. B. E`kumenizm i mezhkonfessional`noe obshhenie xristian v interv`yu 
Mixaila Mud`yugina. [Ecumenism and interfaith communication of Christians in an interview 
with Mikhail Mudyugin]. Mezhkonfessional`naya missiya. 2014. № 4. pp. 68–74.

7. Tarnakin N. A. K voprosu ob otnoshenii arxiepiskopa Mixaila (Mud`yugina) k evxa-
risticheskomu bogosloviyu. Po materialam mezhxristianskix bogoslovskix sobesedovanĳ. 
[On the question of the attitude of Archbishop Mikhail (Mudyugin) to Eucharistic theology. 
Based on the materials of inter- Christian theological meetings]. Trudy` kafedry` bogosloviya 
Sankt- Peterburgskoj Duxovnoj Akademii. 2020. № 2(6). pp.62–72.

8. Tarnakin N. A. K voprosu ob osobennostiakh tserkovnopravovogo myshleniia arkhi-
episkopa Mikhaila (Mud'iugina) (na materialakh ukazov o kanonicheskikh preshcheniiakh 
1980–1992 gg.). [To the issue of the peculiarities of church legal thinking archbishop Michael 
(Mudyugin) (based on the decrees on the canonical penalties of 1980–1992)] Vestnik Istori-
cheskogo obshchestva Sankt- Peterburgskoi Dukhovnoi Akademii, 2020, no 1(4), pp.177–191.

9. Tarnakin N. A. Otdel'nye aspekty bogoslovskogo naslediia arkhiepiskopa Mikhaila 
(Mud'iugina) (1912–2000). [Selected aspects of theological heritage archbishop Michael 
(Mudyugin) (1912–2000)]. Trudy kafedry bogosloviia Sankt- Peterburgskoi Dukhovnoi 
Akademii. 2019, no 2(4), pp.216–236.

10. Iazykova I. Episkop- intelligent: portret na fone epokhi. K stoletiiu so dnia rozhdeni-
ia arkhiepiskopa Mikhaila Mud'iugina.[The bishop is an intellectual: a portrait against the 
background of an epoch. On the centenary of the birth of Archbishop Mikhail Mudyugin]. 
Stranitsy: bogoslovie, kul'tura, obrazovanie. 2012, no 1. pp. 124–135.

Статья поступила в редакцию 26.04.2025; одобрена после рецензирования 
13.07.2025; принята к публикации 12.09.2025.

The article was submitted 26.04.2025; approved after reviewing 13.07.2025; ac-
cepted for publication 12.09.2025.



97

Научная статья
УДК 719: 281.93(Р473.4)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–3–97–111
EDN: BHKNPE

ОСОБЕННОСТИ ПЛАНИРОВОЧНОГО РЕШЕНИЯ 
НОВОГО ГОРОДА СВЯТО- ТРОИЦКОГО 

ИПАТЬЕВСКОГО МОНАСТЫРЯ

Пиляк Сергей Александрович,
Смоленский государственный университет, 

Смоленск, Россия,
s.pilyak@mail.ru

Аннотация: Статья посвящена процессу формиро-
вания продольной планировочной оси ансамбля Свято- 
Троицкого Ипатьевского монастыря. Также аргумен-
тирован вывод об использовании оптических иллюзий 
при возведении укреплений Нового города монастыря.

Ключевые слова: Свято- Троицкий Ипатьевский мо-
настырь, региональное архитектурное наследие, градо-
строительство, фортификационное искусство, Романовы, 
Годуновы

Для цитирования: Пиляк С. А. Особенности планиро-
вочного решения Нового города Свято- Троицкого Ипатьев-
ского монастыря // Ипатьевский вестник. 2025. № 3. С. 97–
111 https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3–97–111

CHURCH-HISTORICAL STUDIES
Scientific article

FEATURES OF THE PLANNING 
SOLUTION OF THE NEW 

CITY OF THE HOLY TRINITY 
IPATIEVSKY MONASTERY

©  Пиляк С. А., 2025.

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №3 (31). С. 97–111
Ipatievsky vestnik. 2025. № 3 (31). Р. 97–111

Пиляк Сергей Александрович,
Доктор философских наук, 
кандидат архитектуры, до-
цент, Лауреат Премии памяти 
Митрополита Московского 
и Коломенского Макария. 
Федеральное государственное 
бюджетное образовательное уч-
реждение высшего образования 
«Смоленский государственный 
университет», доцент
/
Pilyak Sergey Aleksandrovich,
Doctor of Philosophy, Candidate of 
Architecture, Associate Professor, 
Winner of the Memory Prize of 
Metropolitan Makariy of Moscow 
and Kolomna. Federal State Budget-
ary Educational Institution of 
Higher Education "Smolensk State 
University", Associate Professor



98

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Pilyak Sergey Aleksandrovich,
Smolensk State University, Smolensk, Russia,

s.pilyak@mail.ru

Abstract. The article is devoted to the process of forming the longitudinal planning axis 
of the ensemble of the Holy Trinity Ipatievsky Monastery. The conclusion about the use of 
optical illusions in the construction of the fortifications of the New Monastery City is also 
substantiated.

Keywords: Holy Trinity Ipatievsky Monastery, regional architectural heritage, urban 
planning, fortification art, Romanovs, Godunovs

For citation: Pilyak S. A. Features of the planning solution of the New city of the Holy 
Trinity Ipatievsky monastery // Ipatievsky vestnik. 2025. № . 3. Р. 97–111 (In Russian). 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3–97–111

А
НСАМБЛЬ основанного в 1330 году 1 Свято- Троицкого Ипатьевского мо-
настыря в Костроме является одним из наиболее сохранных комплексов, 

иллюстрирующих развитие русской архитектуры на протяжении XVI–XIX веков. 
Существовавшие деревянные монастырские сооружения с середины XVI века 
благодаря покровительству рода Годуновых постепенно отстраиваются в камне. 
К 1605 году сложился ансамбль первой каменной монастырской крепости 
Костромского края, включавший летний Троицкий собор, зимнюю церковь 
Рождества Богородицы с трапезной, звонницу, шатровые надвратные храмы 
во имя святых мучеников Феодора Стратилата и Ирины, братский и келарский 
жилые корпуса, постройки хозяйственного двора (корпус погребов и поварню). 
Сооружения были окружены кирпичной крепостной стеной с пятью воротами 
и четырьмя круглыми угловыми башнями.

История Ипатьевского монастыря неоднократно становилась темой изу-
чения исследователей 2. Выделим особо некоторые работы, раскрывающие 
аспекты строительства монастырских укреплений. Последовательный анализ 
провел Е. В. Кудряшов 3, уточнивший на основе архивных источников ряд во-
просов строительства фортификационных сооружений. Л. С. Васильев рассмо-
трел формирование ансамбля обители комплексно и визуализировал процесс 
трансформации отдельных сооружений монастыря 4. Комплексный анализ 
произведений архитектуры, живописи и декоративно- прикладного искусства, 

1 Васьков И. К. Описание Костромского наместничества вообще. 1792 год. Комментированное 
издание / Археограф. подгот. О. С. Куколевской, Н. Н. Березовской (участие в сверке); Сост.: 
О. С. Куколевская. Кострома: Издательский дом «Линия График Кострома», 2019. — 472 с.

2 Сазонов Д. И. История и историософия Костромского Ипатьевского монастыря. 2-е изд., пере-
раб. и доп. Кострома: КГУ им. Н. А. Некрасова, 2012. — 388 с.

3 Кудряшов, Е. В. Художественная культура Костромского края XVI–XIX вв. Кострома: комитет 
по охране и использованию историко- культурного наследия администрации Костромской 
области, 2004. — 131 с.; Кудряшов, Е. В. Архитектурные памятники Ипатьевского монасты-
ря // Краеведческие записки Костромского историко- архитектурного музея- заповедника. 
Вып. 1. Ярославль, 1973. С. 62–86.

4 Васильев, Л. С. Ипатьевский монастырь // Об архитектурном наследии Костромского края. 
Кострома: Инфопресс, 2014. С. 27–31.



99

Пиляк С. А. Особенности планировочного решения Нового города Свято- Троицкого Ипатьевского монастыря

относящихся к истории Ипатьевского монастыря, провела В. Г. Брюсова 1. Зна-
чительный вклад в исследование архитектурного ансамбля внесла С. Г. Вино-
градова 2. Одновременно ряд исследователей, рассматривавших градострои-
тельные особенности российских монастырей, по разным причинам не уделяли 
заметного внимания ансамблю Ипатьевского монастыря 3.

В марте 1613 года монастырь стал местом крупнейшего исторического 
события — призвания на царство Михаила Романова: «роль монастыря в во-
царении Романовых предопределила внимание к обители со стороны правящей 
династии, считавшей его фамильной святыней» 4. Результатом стала масштаб-
ная реконструкция монастыря, заключившаяся в архитектурной мемориализа-
ции событий призвания на царство. Анализируя тему развития монастырских 
комплексов в России в XV–XVII веках, А. В. Иконников сетует, что «изучение 
требует реконструкции не только утраченных форм ансамблей, но и тех особых 
ситуаций в обществе и культуре, которыми определялись смысл и ценности, за-
ложенные в эти формы» 5. Попробуем фрагментарно рассмотреть ее на примере 
Нового города Ипатьевского монастыря.

На первом этапе реконструкции монастырь был расширен почти в два 
раза: «в 1640-е гг. территория обители была значительно расширена к западу, 
и в 1642–1645 гг. на средства, присланные царем Михаилом Федоровичем, 
вокруг прирезанного участка были возведены стены Нового города с двумя 
угловыми башнями и одной проездной. Последняя, завершенная шатром, 
крытым поливной черепицей, получила название Зеленой» 6. Возведение кре-
постной стены протяженностью 144 сажени 7 и трех башен велась артелью 
каменщиков Андрея Авраамовича Кузнеца из подмонастырской Богослов-
ской слободы 8. Руководителем реконструкции указан строитель Иосиф. Как 
отмечает М. Я. Диев 9, строитель Иосиф ранее был архимандритом монастыря. 

1 Брюсова В. Г. Ипатьевский монастырь. М.: «Искусство», 1982. — 202 с.
2 Виноградова, С. Г. Архитектурная история Ипатьевского монастыря // Историко- крае-

ведческий и литературный журнал «Губернский дом». 2025. № 1 (137). С. 29–47.
3 Рябушина, И.А. К вопросу о композиции русских монастырей XV–XVII вв. // Архитектурное 

наследство. № 34. 1986. С. 193–200; Бусева- Давыдова, И. Л. Некоторые особенности простран-
ственной организации древнерусских монастырей // Архитектурное наследство. № 34. М., 
1986. С. 201–207; Бусева- Давыдова, И. Л. Русские монастыри // Архитектурное наследство. 
№ 1. М., 1991. С. 24–25.

4 Памятники архитектуры Костромской области. Каталог. Выпуск I. Г. Кострома. Часть третья / 
И. Ю. Кондратьева (ред.). Кострома: Научно- производственный центр по охране и использо-
ванию памятников истории и культуры, 1998. С. 6.

5 Иконников, А. В. Тысяча лет русской архитектуры: Развитие традиций. М.: Искусство, 
1990. С. 137.

6 Памятники архитектуры Костромской области. Каталог. Выпуск I. Г. Кострома. Часть третья / 
И. Ю. Кондратьева (ред.). Кострома: Научно- производственный центр по охране и использо-
ванию памятников истории и культуры, 1998. С. 6.

7 Диев М.Я., прот. Историческое описание Костромского Ипатского монастыря. М., Тип. Алек-
сандра Семена, 1858. С. 11.

8 ГАКО, Ф. 712. Оп. 2. Ед.хр. 140. Л. 4.
9 Диев М.Я., прот. Историческое описание Костромского Ипатского монастыря. — М., Тип. 

Александра Семена, 1858. С. 37.



100

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

К 1642 году он оставался в обители на покое в высоком звании строителя. Не-
сомненным побуждением к строительству укреплений могло стать устройство 
кирпичных стен и башен подмосковного Новоспасского монастыря, начавше-
еся в 1640 году. Известная синхронизация строительных процессов Ипатьев-
ского монастыря и подмосковной обители, пользовавшихся покровительством 
Романовых, продолжалась в течение всего XVII века.

Новая ограда, возможно получившая свое наименование по аналогии с воз-
веденным в 1619 году укреплением посада Костромы, была выстроена «в память 
изшествия Царя Михаила Феодоровича из Ипатиевского монастыря в Москву» 1, 
что позволяет нам причислить ее к редчайшему для российской архитектуры 
типу мемориальной крепостной стены. Незастроенность Нового города, особо 
отчетливая по сравнению с территорией Старого города, не становилась пред-
метом самостоятельного анализа, но побуждала поколения деятелей культуры 
и духовных лидеров к заполнению этого пространства. Именно территория 
Нового города стала первым пространством для формирования Костромского 
музея деревянного зодчества. 4 свайные бани и храм Спаса Преображения были 
перенесены на территорию двора Нового города и были призваны в некоторой 
степени уравновесить наполненность архитектурными сооружениями двух час-
тей Ипатьевского монастыря. Б. В. Гнедовский предполагал дальнейшее разви-
тие экспозиции: «Зимой 1955 г. на пустовавшей ранее южной части территории 
древнего Ипатьевского монастыря в Костроме начато формирование музея рус-
ского деревянного зодчества под открытым небом. Сюда свозятся пока что лишь 
свайные хозяйственные постройки из затопляемых районов. Но в ближайшее 
время появятся и жилые дома. Центром этого своеобразного комплекса стала 
Спасо- Преображенская церковь» 2. Однако этот сценарий, очевидно, не рас-
сматривался строителями Нового города. Исследователи допускали различ-
ные трактовки огражденного крепостной стеной пространства. Е. В. Кудряшов, 
анализируя «регулярный по своей планировке каменный город, углы которого 
были закреплены круглыми массивными башнями» 3, отмечал, что «пустую-
щий Новый город противопоставлен плотно застроенному Старому городу» 4, 
возможно полагая случайный характер его возникновения. П. Ф. Островский 
именовал пространство Нового города «вновь огражденной площадью» 5. Как 
мы полагаем, ключевой задачей строительства укреплений было формирование 
фактической открытой паперти, преднамеренно незастроенной монастырской 
площади, предварявшей храмы обители.

1 Островский П. Ф. Историко- статистическое описание Костромского первоклассного кафе-
дрального Ипатиевского монастыря. Кострома: тип. Андроникова, 1870. С. 34.

2 Гнедовский Б. В. Клетская Спасо- Преображенская церковь села Спас. Памятники культуры. 
Исследование и реставрация. Выпуск 3. М., 1961. С. 109.

3 Кудряшов Е. В. Архитектурные памятники Ипатьевского монастыря // Краеведческие запи-
ски Костромского историко- архитектурного музея- заповедника. Вып. 1. Ярославль, 1973. 
С. 85.

4 Там же.
5 Островский П. Ф. Историко- статистическое описание Костромского первоклассного кафе-

дрального Ипатиевского монастыря. Кострома: тип. Андроникова, 1870. С. 35.



101

Рис. 1. Кларк В. Н. Фотография «Кострома. Общий вид Ипатьевского монастыря 
с Зеленой башни». 1906–1908 гг.
В результате к западной стене Старого города был пристроен комплекс 

Нового города, расширивший территорию монастыря почти вдвое. Как пра-
вило, в научной литературе план Нового города характеризуется как близкий 
к идеальному прямоугольнику: «Сооруженные в 1642–1645 гг., они имеют более 
правильные очертания — прямоугольник с двумя круглыми угловыми башня-
ми, юго-западной и северо- западной, и прямоугольной воротной — Зеленой» 1. 
Логично заметить, что «в конце XV – начале XVI вв. форма прямоугольника (или 
правильного многоугольника) получает уже четкое выражение в русском гра-
достроительстве» 2. Заметим, что А. В. Иконников обращает внимание на уси-
ление принципа регулярности в планировочных решениях в русской архитек-
туре середины XVII века 3. Ряд исследователей связывает строительство прямых 
крепостных прясел с совершенствованием военных технологий: «Появление 
артиллерии заметно сказалось на трассировке городских стен. Появилась необ-
ходимость в большей геометричности планов укреплений: исчезли мягкие кри-
волинейные очертания; прясла стен между башнями стали прямыми, что улуч-
шило радиус обстрела» 4. Характерными для средневековой традиции являются 

1 Памятники архитектуры Костромской области. Каталог. Выпуск I. Г. Кострома. Часть третья / 
И. Ю. Кондратьева (ред.). Кострома : Научно- производственный центр по охране и использо-
ванию памятников истории и культуры, 1998. С. 33.

2 Тверской, Л. M. Русское градостроительство до конца XVII в. Л., М.: Государственное издатель-
ство литературы по строительству и архитектуре, 1953. С. 54.

3 Иконников, А. В. Тысяча лет русской архитектуры: Развитие традиций. М.: Искусство, 
1990. С. 189.

4 Русское градостроительное искусство. Градостроительство Московского государства XVI–
XVII веков / [В. В. Кириллов, И. Л. Бусева- Давыдова, Н. Н. Годлевский и др.]; Под общ. ред. 
Н. Ф. Гуляницкого; Рос. акад. архитектуры и строит. наук, НИИ теории архитектуры и градо-
строительства. М.: Стройиздат, 1994. С. 224.

Пиляк С. А. Особенности планировочного решения Нового города Свято- Троицкого Ипатьевского монастыря



102

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

и пропорции плана, близкие к соотношению стороны и диагонали квадрата. 
Однако более подробное рассмотрение Нового города дает иные результаты.

Двор, слагаемый стенами, имеет неправильную форму, близкую трапе-
ции. Южная и северная стены составляют угол в 7 градусов, что позволяет 
судить о намеренной оптической иллюзии, заложенной строителями Нового 
города. Как отмечает Л. В. Савельева, расходящиеся линии позволяют достичь 
сложного эффекта «визуально уменьшить расстояние от наблюдателя до объ-
екта, и тем самым сжать пространство» 1. Зритель с опорой на собственный 
визуальный опыт 2, учитывающий параллельное размещение стен или рядов 

1 Савельева Л. В. Оптические иллюзии в организации архитектурного пространства. Эпоха Ре-
нессанса и барокко // Architectural and Мodern Information Technologies. 2013. 1(22) — URL: 
http://marhi.ru/AMIT/2013/1kvart13/savelieva/abstract.php (дата обращения: 15.07.2025).

2 Курочкина В. А. Роль оптических иллюзий и акустических эффектов в архитектуре горо-

Рис. 2. Схема 
Ипатьевского 
монастыря. 
Объекты 
монастыря 
представлены 
на настоящий 
момент. 
Составлена 
автором



103

опор, ощущает расстояние до противоположной стороны пространства бо-
лее скромным, чем оно есть на самом деле. У этой оптической иллюзии есть 
еще одно важное для нашего анализа свой ство. По мере приближения зрите-
ля к противоположной стороне у него возникает ощущение роста объектов, 
расположенных на ней, что создает поразительный театральный эффект. Бли-
жайшими известными аналогами подобного планировочного решения мы мо-
жем назвать площадь Капитолия в Риме (Микеланджело Буонарроти, 1536 г.) 
и площадь перед собором св. Петра в Ватикане (Джованни Лоренцо Бернини, 
1656–1667 гг.) 1. Ближайшим аналогом в российском монастырском строитель-
стве мы можем назвать Валдайский Иверский монастырь 2, храмы которого 
на протяжении второй половины XVII века сформировали трапециевидную 
площадь. Несомненной является самостоятельность разработки подобного ре-
шения русскими зодчими.

В таком случае главной задачей Нового города было формирование за счет 
анфилады пространств продольной композиционной оси монастырского ан-
самбля, подчеркивавшей Троицкий собор. Как на примере других обителей, 
отмечают исследователи, «выделению собора способствовала и ориентация 

да и оценка их воздействия на человека / С. К. Хлебников, В. А. Курочкина, В. П. Черных, 
К. А. Соловьев // Вестник евразийской науки. 2021. Т. 13. № 6. — URL: https://esj.today/
PDF/14NZVN621.pdf (дата обращения: 15.07.2025).

1 Савельева Л. В. Визуальные иллюзии в архитектурной композиции: диссертация … кан-
дидата архитектуры: 05.23.20 / Савельева Лариса Владимировна; [Место защиты: Моск. 
архитектур. ин-т]. М., 2016. — 171 с.

2 Иконников, А. В. Тысяча лет русской архитектуры: Развитие традиций. М.: Искусство, 
1990. С. 142.

Рис. 3. Схема. Площадь Капитолия в Риме, Новый город Ипатьевского монастыря, 
площадь перед собором св. Петра в Ватикане, площадь Валдайского Иверского 
монастыря. Площади представлены в хронологическом порядке и одном масштабе. 
Составлена автором

Пиляк С. А. Особенности планировочного решения Нового города Свято- Троицкого Ипатьевского монастыря



104

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

на вход в него главных ворот монастыря, встречавшаяся практически во всех 
монастырских ансамблях» 1. Анализируя тему развития монастырских комплек-
сов в России в XV–XVII веках, А. В. Иконников отмечает, что «при построении 
системы учитывалось чередование картин, открывающихся человеку по мере 
его движения через монастырский комплекс» 2. Использование оптической 
иллюзии позволило создать иллюзорно идеальное пространство. Так, И. В. Ба-
женов усматривает Новый город «в виде почти совершенного квадрата» 3. 
При этом анфилады монастырских пространств не являются редким жанром. 
Нам хорошо известны примеры Кирилло- Белозерского, Печерского, Спасо- 
Евфимиева монастырей. Однако рассмотренное нами замкнутое ограниченное 
крепостными стенами пространство, созданное с учетом методов оптических 
искажений, следует признать редчайшим примером для монастырского стро-
ительства.

М. Я. Диев приводит любопытное замечание. Процитируем его целиком: 
«Не известно, откуда занято изложенное в новейших описаниях Ипатского 
монастыря сведение о том, что Зеленая башня в новом городе будто бы устро-
ена в память изшествия Царя Михаила Феодоровича из монастыря в Москву. 
1817 года в приветственной речи Великому Князю Михаилу Павловичу, про-
изнесенной в открытых воротах той башни Ипатским протоиереем Даниилом 
Груздевым, сказано, что именно этими воротами изшел Государь Михаил Фео-
дорович. Тогда этих ворот и в зачине еще не было, да и в марте, как в зимнее 
время, тут дороги в Москву не бывает, а она как и ныне, так верно и тогда, 
лежала с другой стороны, именно от реки Костромы между слободами Ипат-
ской и Андреевскою — на деревню Святое» 4. Подобное предположение заметно 
укрепляет нашу гипотезу.

Учитывая вышеизложенные факты, нам необходимо уточнить причины 
столь масштабного строительства. Сооружение Нового города осуществлялось 
с 1642 года. В это время уже угасало здоровье царя Михаила Феодоровича. 
Закреплению статуса династии служили реконструкции монастырей, связы-
ваемых с домом Романовых — костромского Ипатьевского и подмосковного 
Новоспасского. По этой причине в «колыбели Дома Романовых» «на месте рас-
ставания остающихся и уходящих была построена “зеленая башня” с продол-
жением монастырской ограды до этой новой башни» 5. Логично, что особой 
задачей было аккуратное формирование доминанты, альтернативной шатро-

1 Русское градостроительное искусство. Градостроительство Московского государства XVI–
XVII веков / [В. В. Кириллов, И. Л. Бусева- Давыдова, Н. Н. Годлевский и др.]; Под общ. ред. 
Н. Ф. Гуляницкого; Рос. акад. архитектуры и строит. наук, НИИ теории архитектуры и градо-
строительства. М.: Стройиздат, 1994. С. 300.

2 Иконников А. В. Тысяча лет русской архитектуры: Развитие традиций. М.: Искусство, 1990. 
С. 142.

3 Баженов И. В. Костромской Ипатьевский монастырь. Историко- археологический очерк. Ко-
строма, 1909. — 42 с.

4 Диев М.Я., прот. Историческое описание Костромского Ипатского монастыря. М., Тип. Алек-
сандра Семена, 1858. С. 78.

5 Дунаев Б. И. Кострома в ее прошлом и настоящем по памятникам искусства: Опыт археол.-
стат. переписи / Чл. Имп. Моск. им. имп. Николая II Археол. ин-та Борис Дунаев. — [Юбил. 
изд. Имп. Моск. им. имп. Николая 2-го археол. ин-та]. М: печ. А. И. Снегиревой, 1913. С. 16–17.



105

вым надвратным храмам Феодора Стратилата и Ирины, посвященным святым 
покровителям царя Федора Иоанновича и его супруги Ирины (Годуновой).

Архитектура Зеленой воротной башни 1 имеет подчеркнуто репрезента-
тивный характер: «Наиболее нарядна архитектура зеленой башни, служив-
шей главным въездом в монастырь со стороны московской дороги» 2. Ее облик 
был столь необычен для монастырской архитектуры, что вплоть до недавнего 
времени всерьез рассматривался вариант ее первоначального использования 
в качестве колокольни. Особый облик башни стал причиной размещения на ее 
втором ярусе храма Смоленско- Шуйской иконы Богоматери 3.

Рассматривая возможные прототипы башни, обратимся к композиции 
Спасской башни Московского кремля. Две воротные башни роднит наличие от-
водной стрельницы, прямоугольный план, и, главное — венчающий покрытый 
черепицей шатер. Несомненно, Зеленая башня в упрощенных формах повто-
ряет завершение, которое Спасская башня получила в 1620-х годах. Подобное 
решение в Костроме объясняется идеологической программой, обозначенной 
непосредственным заказчиком строительства Нового города. В ряде случаев 
для мемориальной роли Зеленой башни допускается прямое толкование: «ме-
сто, которым отбыл из Ипатьевского монастыря царь Михаил Федорович в Мо-
скву 19 марта 1613 г.». Прямое цитирование столичного оригинала служило 
памятником историческому событию.

Ближайшим аналогом такого символического подобия мы можем считать 
Спасскую башню (перенявшую и название оригинала) Казанского кремля. Пос-
ле пожара 1694 года башня была надстроена двумя восьмигранными шатрами, 
придавшими ей характерный для прототипа силуэт. Яркими дополнениями 
стали циферблаты часов и венчающая пятиконечная звезда, установленные 
уже в 1960-х годах. Аналогичную композицию получила Спасская башня Сыз-
ранского кремля (1683 г.). Прототипом для нее, в свою очередь, выступила уже 
Спасская башня Казанского кремля. Визуальное совмещение начала и окон-
чания пути Михаила Романова, представленное архитектурной символикой, 
получало в XVII веке однозначную интерпретацию.

Важной особенностью Зеленой башни стал торжественный прямой про-
езд, сравнительно редко применяемый в крепостях этого времени. И. В. Баже-
нов отмечает, что ворота, «что под зеленой башней с изображением Св. Троицы 
с предстоящими — Богоматерью и св. И. Предтечею и молящимися свм. Ипатием 
и Михаилом Малеиным, служившие до второй половины XVIII ст. главными вы-
ездными воротами, до последнего времени обслуживали лишь хозяйственные 
нужды обители. Ныне через ворота пролегает, так называемый, „исторический 
путь”, устроенный в память того, что этим путем 19 марта 1613 г., в сопрово-
ждении крестного хода, шествовал из св. обители новоизбранный царь Михаил 

1 Брюсова В. Г. Ипатьевский монастырь. М.: «Искусство», 1982. С. 39.
2 Памятники архитектуры Костромской области. Каталог. Выпуск I. Г. Кострома. Часть третья / 

И. Ю. Кондратьева (ред.). Кострома: Научно- производственный центр по охране и использо-
ванию памятников истории и культуры, 1998. — 159 с.

3 Баженов И. В. Костромской Ипатьевский монастырь. Историко- археологический очерк. Ко-
строма, 1909. С. 34.

Пиляк С. А. Особенности планировочного решения Нового города Свято- Троицкого Ипатьевского монастыря



106

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Феодорович Романов, отправляясь в Москву на царство» 1. С учетом подобной 
оценки Зеленая башня может быть трактована как один из наиболее ранних 
примеров мемориальных триумфальных ворот в русской архитектуре. Заме-
тим, что башня неоднократно использовалась по этому назначению, в качестве 
парадного въезда на территорию монастыря. К примеру, маршрут Николая I 
в 1834 году пролегал именно «по луговой стороне Волги» 2. Следовательно, импе-
ратор прошествовал в монастырь через Зеленую башню. Во время визита Нико-
лая II в 1913 году встреча императорской семьи духовенством также состоялась 
у Зеленой башни. Следовательно, особый мемориальный статус Зеленой башни 
укреплялся шествованием по историческому пути потомков Михаила Романова.

Дальнейшее развитие монастырского комплекса, как мы полагаем, было 
связано с важными историческими событиями. Летом 1645 года скончался Ми-
хаил Феодорович. Его сын Алексий был венчан на царство осенью 1645 года. 
Однако юный 16-летний царь на тот момент оставался холостым и не имел на-
следников. Принятые совместно с Боярской Думой решения о новых пошлинах 
на соль, в итоге приведшие к Соляному бунту, значительно ослабили позиции 
молодого царя. Династия Романовых к тому времени еще не вполне укрепилась 
на российском престоле. Динамичные социально- экономические изменения 
в Европе в целом, приведшие в том числе к революции в Англии и казни короля 
Карла I в 1649 году, могли стать дополнительными причинами нестабильности 
династии.

В 1645–1646 годах по заказу почившего в 1644 году Алексея Никитича 
Годунова и по царской жалованной грамоте от 10 июня 1645 года 3 в центре 
Старого города Ипатьевского монастыря возводится масштабная колокольня, 
устроенная им «в вечный поминок по своей душе и по родителем своим». Отцом 
А. Н. Годунова, как известно, был Никита Васильевич Годунов, назначенный 
в 1619 году царским наместником в Костроме. Мы, однако, можем предполо-
жить, что мемориальное высказывание, заявленное заказчиком колокольни, 
не ограничивалось воспоминанием о непосредственных родителях вкладчи-
ка, а сообщало о славе всего рода. Вероятность острой необходимости в новой 
колокольне для монастыря представляется несущественной. Считывается зна-
чение данного сооружения в качестве идеологического манифеста. Обратим-
ся к описанию сооружения: «Колокольня 1646 г., примыкающая к северному 
торцу звонницы, имеет вид четырехъярусной башни, на которую водружен 
восьмигранный шатер, крытый зеленой поливной черепицей и увенчанный 
маленькой главкой» 4. Несомненно, что архитектурное тождество шатровой ко-

1 Баженов И. В. Костромской Ипатьевский монастырь. Историко- археологический очерк. Ко-
строма, 1909. — 42 с.

2 Островский П. Ф. Историко- статистическое описание Костромского первоклассного кафед-
рального Ипатиевского монастыря. Кострома: тип. Андроникова, 1870. С. 63.

3 Холмогоров В. И. Материалы для истории сел, церквей и владельцев Костромской губернии. Для 
Костромской и Плесской десятин. XV–XVIII вв. Выпуск V. М.: Типография Русского Товарищества, 
1912. С. 201.

4 Памятники архитектуры Костромской области. Каталог. Выпуск I. Г. Кострома. Часть третья / 
И. Ю. Кондратьева (ред.). Кострома: Научно- производственный центр по охране и использо-
ванию памятников истории и культуры, 1998. С. 17.



107

локольни с шатровыми храмами Феодора Стратилата и Ирины, сохранявшими 
свое посвящение вплоть до 1690-х годов, ставило под вопрос мемориализацию 
романовских событий. Так же весьма важно сделанное на основе общности де-
коративных и конструктивных решений предположение Е. В. Кудряшова о том, 
что укрепления Нового города и колокольню «могла строить одна артель ка-
менщиков» 1.

Колокольня заняла центральное место в монастырском ансамбле. Как от-
мечает Е. В. Кудряшов, при входе на монастырскую территорию со стороны Свя-
тых ворот, от реки Костромы, «сначала был виден высокий нарядный восточ-
ный фасад колокольни 1646 г.» 2. Как мы можем отметить по двум графическим 
произведениям первой половины XIX века, и при взгляде от Зеленой башни 
(Романовской) наиболее заметным объектом становится колокольня (Годунов-
ская). О подобном типе планировки сообщает А. В. Иконников: «Для русской 
средневековой архитектуры характерно именно такое отношение главного 
здания ансамбля и его пространственных осей — касание, а не замыкание … 
взгляд в направлении оси скользил вдоль зданий, захватывая дальние планы. 
Такое расположение подчеркивало не сам по себе господствующий объем, 
но его особое значение в системе» 3. Как мы можем заключить, колокольня стала 
следствием архитектурно выраженной претензии Годуновых на, по меньшей 

1 Кудряшов Е. В. Архитектурные памятники Ипатьевского монастыря // Краеведческие записки 
Костромского историко- архитектурного музея- заповедника. Вып. 1. Ярославль, 1973. С. 74.

2 Там же. С. 71.
3 Иконников А. В. Тысяча лет русской архитектуры: Развитие традиций. М.: Искусство, 1990. 

С. 131.

Рис. 4. Чернецов Н. Г. Собор в Ипатьев-
ском монастыре в Костроме. Лист 
из издания «Живописное путешествие 
по Волге от Рыбинска до Астрахани 
академиков Чернецовых в 1838 году»

Рис. 5. Неизвестный художник. Вид 
Ипатьевского монастыря. Первая 
половина XIX в. Собрание Саратов-
ского государственного художествен-
ного музея имени А. Н. Радищева

Пиляк С. А. Особенности планировочного решения Нового города Свято- Троицкого Ипатьевского монастыря



108

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

мере, возвращение контроля над Ипатьевским монастырем. На представлен-
ных гравюрах хорошо заметен внушительный объем колокольни, буквально 
заслоняющей небольшой объем Троицкого собора. Здание собора 1560-х годов 
было кратно меньше современного. Логично предположить, что в этом случае 
колокольня стала крупнейшим и наиболее высоким зданием обители.

Подобное архитектурно- идеологическое высказывание требовало от Ро-
мановых ответного шага. Продолжение работ заключалось в строительстве 
в 1650–1652 годах нового здания Троицкого собора с приделом небесного по-
кровителя Михаила Романова преподобного Михаила Малеина (Е. В. Кудряшов 
датирует создание придела 1613 годом 1). Новый объем собора, приличеству-
ющего не монастырю, а городу, более столетия оставался самым высоким со-
оружением Костромского края. Возведение собора завершило архитектурную 
дуэль Романовых и Годуновых, утвердив победу первых. В конце XVII века 
заключительным аккордом стали перестройка и переосвящение обращен-
ных к реке Костроме надвратных храмов во имя Апостолов Петра и Павла, 
посвященных святому покровителю четвертого монарха Дома Романовых —
императору Петру Первому. Дальнейшая реконструкция монастыря и укре-
пление его особого статуса «колыбели» Дома Романовых осуществлялись 
на протяжении XVIII–XIX веков. Как мы полагаем, рассмотренному сопер-
ничеству Романовых и Годуновых мы обязаны появлением выразительного 
ансамбля монастыря, насыщенного, в том числе, архитектурными шедев-
рами XVII века.

Дальнейшее развитие Нового города развивалось в ином ключе. С 1670-х 
годов Новый город играл в монастырском ансамбле подчеркнуто второсте-
пенную роль. В середине XVII века для связи Нового города и монастырско-
го хозяйственного двора в северном прясле ровно посередине были пробиты 
ворота, получившие архитектурное оформление «с ростесками розными». 
Лишь в 1672–1673 годах артель Лифана Иванова возвела в юго-западном 
углу на территории Нового города небольшую одноглавую церковь Иоанна 
Златоуста 2. Сохраняющийся в северо- восточной части двора корпус был пе-
рестроен в 1721–1722 годах и стал местом последовательного размещения 
вотчинной конторы, епархиальной консистории и богадельни: «Площадь об-
ращенного в Волге четвеугольника ныне не занята никаким зданием, кроме 
того, что на северной стороне монастырской ограды возвышается огромный 
каменный двухэтажный корпус, до открытия Костромской епархии занятый 
вотчинною канторою» 3. Невостребованная для иных целей, территория Нового 
города превратилась в монастырский сад, частично выполняющий функцию 
хозяйственного двора. Актуализация первоначальной мемориальной функции 
обладает значительным потенциалом и обретает особое значение в преддве-
рии юбилея основания обители.

1 Кудряшов Е. В. Архитектурные памятники Ипатьевского монастыря // Краеведческие записки 
Костромского историко- архитектурного музея- заповедника. Вып. 1. Ярославль, 1973. С. 63.

2 ГАКО. Ф. 712. Оп. 2. Ед. хр. 66.
3 Диев М.Я., прот. Историческое описание Костромского Ипатского монастыря. М., Тип. Алек-

сандра Семена, 1858. С. 11.



109

Таким образом, мы можем заключить, что территория Нового города за-
мышлялась как парадная площадь, предвосхищавшая и подчеркивавшая цент-
ральную часть ансамбля Ипатьевского монастыря. Эта монастырская ограда 
визуализирует особый статус монастыря, через архитектурную символику 
объединяет его с Домом Романовых. Особое мемориальное значение получила 
Зеленая башня. Подобное решение следует полагать одним из самых последо-
вательных для русской архитектуры XVII века.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. ГАКО. Ф. 712, Оп. 2. Ед. хр. 66.
2. ГАКО, Ф. 712. Оп. 2. Ед. хр. 140. Л. 4.
3. Баженов И. В. Костромской Ипатьевский монастырь. Историко- археологи-

ческий очерк. Кострома, 1909 г. — 42 с.
4. Брюсова, В. Г. Ипатьевский монастырь. М.: «Искусство», 1982. — 202 с.
5. Бусева- Давыдова И. Л. Некоторые особенности пространственной организации 

древнерусских монастырей // Архитектурное наследство. № 34. М., 1986. С. 201–207.
6. Бусева- Давыдова И. Л. Русские монастыри // Архитектурное наследство. № 1. 

М., 1991. С. 24–25.
7. Васильев Л. С. Ипатьевский монастырь // Об архитектурном наследии Кост-

ромского края. Кострома: Инфопресс, 2014. С. 27–31.
8. Васьков И. К. Описание Костромского наместничества вообще. 1792 год. 

Комментированное издание / Археограф. подгот. О. С. Куколевской, Н. Н. Березовской 
(участие в сверке); Сост.: О. С. Куколевская. Кострома: Издательский дом "Линия График 
Кострома", 2019. — 472 с.

9. Виноградова, С. Г. Архитектурная история Ипатьевского монастыря // Исто-
рико- краеведческий и литературный журнал «Губернский дом». 2025. № 1 (137). 
С. 29–47.

10. Гнедовский, Б. В. Клетская Спасо- Преображенская церковь села Спас. Памят-
ники культуры. Исследование и реставрация. Выпуск 3. М., 1961. С. 92–109.

11. Диев М. Я., прот. Историческое описание Костромского Ипатского монастыря. 
М., Тип. Александра Семена, 1858. — 90 с.

12. Дунаев Б. И. Кострома в ее прошлом и настоящем по памятникам искусства : 
Опыт археол.-стат. переписи / Чл. Имп. Моск. им. имп. Николая II Археол. ин-та Борис 
Дунаев. — [Юбил. изд. Имп. Моск. им. имп. Николая 2-го археол. ин-та]. М.: печ. 
А. И. Снегиревой, 1913. — 60 с.

13. Иконников А. В. Тысяча лет русской архитектуры: Развитие традиций. М.: Ис-
кусство, 1990. — 384 с.

14. Кудряшов Е. В. Художественная культура Костромского края XVI–XIX вв. Костро-
ма: комитет по охране и использованию историко- культурного наследия администрации 
Костромской области, 2004. — 131 с.

15. Кудряшов Е. В. Архитектурные памятники Ипатьевского монастыря // Крае-
ведческие записки Костромского историко- архитектурного музея- заповедника. Вып. 1. 
Ярославль, 1973. С. 62–86.

16. Курочкина В. А. Роль оптических иллюзий и акустических эффектов в архи-
тектуре города и оценка их воздействия на человека / С. К. Хлебников, В. А. Курочкина, 
В. П. Черных, К. А. Соловьев // Вестник евразийской науки. 2021. Т. 13. № 6. — URL: 
https://esj.today/PDF/14NZVN621.pdf (дата обращения: 15.07.2025).

Пиляк С. А. Особенности планировочного решения Нового города Свято- Троицкого Ипатьевского монастыря



110

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

17. Островский П. Ф. Историко- статистическое описание Костромского перво-
классного кафедрального Ипатиевского монастыря. Кострома: тип. Андроникова, 
1870. — 307 с.

18. Памятники архитектуры Костромской области. Каталог. Выпуск I. Г. Кострома. 
Часть третья / И. Ю. Кондратьева (ред.). Кострома: Научно- производственный центр 
по охране и использованию памятников истории и культуры, 1998. — 159 с.

19. Русское градостроительное искусство. Градостроительство Московского госу-
дарства XVI–XVII веков / [В. В. Кириллов, И. Л. Бусева- Давыдова, Н. Н. Годлевский и др.]; 
Под общ. ред. Н. Ф. Гуляницкого; Рос. акад. архитектуры и строит. наук, НИИ теории 
архитектуры и градостроительства. — Москва : Стройиздат, 1994. — 316 с.

20. Рябушина, И. А. К вопросу о композиции русских монастырей XV–XVII вв. 
// Архитектурное наследство. № 34. 1986. С. 193–200.

21. Савельева, Л. В. Оптические иллюзии в организации архитектурного простран-
ства. Эпоха Ренессанса и барокко // Architectural and Мodern Information Technologies. 
2013. 1(22). — URL: http://marhi.ru/AMIT/2013/1kvart13/savelieva/abstract.php (дата 
обращения: 15.07.2025).

22. Сазонов Д. И., прот. История и историософия Костромского Ипатьевского 
монастыря. 2-е изд., перераб. и доп. Кострома: КГУ им. Н. А. Некрасова, 2012. — 388 с.

23. Тверской Л. M. Русское градостроительство до конца XVII в. Л., М.: Государ-
ственное издательство литературы по строительству и архитектуре, 1953. — 214 с.

24. Холмогоров В. И. Материалы для истории сел, церквей и владельцев Костром-
ской губернии. Для Костромской и Плесской десятин. XV–XVIII вв. Выпуск V / В. И. Хол-
могоров. Г. И. Холмогоров. М. : Типография Русского Товарищества, 1912. — 235 с.

REFERENCES
1. GAKO. F. 712, Op. 2. Ed. hr. 66.
2. GAKO, F. 712. Op. 2. Ed. hr. 140. L. 4.
3. Bazhenov I. V. Kostromskoj Ipat'evskĳ monastyr'. Istoriko- arheologicheskĳ ocherk. 

Kostroma, 1909. (In Russian).
4. Bryusova V. G. Ipat'evskĳ monastyr'. M.: «Iskusstvo», 1982. (In Russian).
5. Buseva- Davydova I. L. Nekotorye osobennosti prostranstvennoj organizacii drevne-

russkih monastyrej // Arhitekturnoe nasledstvo. № 34. M., 1986. Pp. 201–207. (In Russian).
6. Buseva- Davydova I. L. Russkie monastyri // Arhitekturnoe nasledstvo. № 1. M., 

1991. Pp. 24–25. (In Russian).
7. Vasil`ev, L. S. Ipat`evskĳ monasty`r` // Ob arxitekturnom nasledii Kostromskogo 

kraya. Kostroma: Infopress, 2014. S. 27–31. (In Russian).
8. Vas'kov I. K. Opisanie Kostromskogo namestnichestva voobshche. 1792 god. Kom-

mentirovannoe izdanie / Arheograf. podgot. O. S. Kukolevskoj, N. N. Berezovskoj (uchastie v 
sverke); Sost.: O. S. Kukolevskaya. Kostroma: Izdatel'skĳ dom "Liniya Grafik Kostroma", 2019. 
(In Russian).

9. Vinogradova S. G. Arxitekturnaya istoriya Ipat`evskogo monasty`rya / S. G. Vinogra-
dova // Istoriko- kraevedcheskĳ i literaturny`j zhurnal «Gubernskĳ dom». 2025. № 1 (137). 
S. 29–47. (In Russian).

10. Gnedovskĳ B. V. Kletskaya Spaso- Preobrazhenskaya cerkov' sela Spas. Pamyatniki 
kul'tury. Issledovanie i restavraciya. Vypusk 3. M., 1961. Pp. 92–109. (In Russian).

11. Diev M. YA. Istoricheskoe opisanie Kostromskogo Ipatskogo monastyrya. M., Tip. 
Aleksandra Semena, 1858. (In Russian).

12. Dunaev B. I. Kostroma v ee proshlom i nastoyashchem po pamyatnikam iskusstva: 
Opyt arheol.-stat. perepisi / CHl. Imp. Mosk. im. imp. Nikolaya II Arheol. in-ta Boris Dunaev. —



111

[YUbil. izd. Imp. Mosk. im. imp. Nikolaya 2-go arheol. in-ta]. -Moskva: pech. A. I. Snegirevoj, 
1913. (In Russian).

13. Ikonnikov A. V. Tysyacha let russkoj arhitektury: Razvitie tradicĳ. — M.: Iskusstvo, 
1990. (In Russian).

14. Kudryashov E. V. Hudozhestvennaya kul'tura Kostromskogo kraya XVI–XIX vv. 
Kostroma: komitet po ohrane i ispol'zovaniyu istoriko-kul'turnogo naslediya administracii 
Kostromskoj oblasti, 2004. (In Russian).

15. Kudryashov E. V. Arhitekturnye pamyatniki Ipat'evskogo monastyrya // Kraeved-
cheskie zapiski Kostromskogo istoriko- arhitekturnogo muzeya- zapovednika. Vyp. 1. YAroslavl', 
1973. Pp. 62–86. (In Russian).

16. Kurochkina V. A. Rol' opticheskih illyuzĳ i akusticheskih effektov v arhitekture goroda 
i ocenka ih vozdejstviya na cheloveka / S. K. Hlebnikov, V. A. Kurochkina, V. P. CHernyh, 
K. A. Solov'ev // Vestnik evrazĳskoj nauki. — 2021. — T. 13. — № 6. — URL: https://esj.today/
PDF/14NZVN621.pdf (data obrashheniya: 15.07.2025). (In Russian).

17. Ostrovskĳ P. F. Istoriko- statisticheskoe opisanie Kostromskogo pervoklassnogo 
kafedral'nogo Ipatievskogo monastyrya. Kostroma: tip. Andronikova, 1870. (In Russian).

18. Pamyatniki arhitektury Kostromskoj oblasti. Katalog. Vypusk I. G. Kostroma. CHast' 
tret'ya / I. YU. Kondrat'eva (red.). Kostroma: Nauchno- proizvodstvennyj centr po ohrane 
i ispol'zovaniyu pamyatnikov istorii i kul'tury, 1998. (In Russian).

19. Russkoe gradostroitel'noe iskusstvo. Gradostroitel'stvo Moskovskogo gosudarstva 
XVI–XVII vekov / [V. V. Kirillov, I. L. Buseva- Davydova, N. N. Godlevskĳ i dr.]; Pod obshch. red. 
N. F. Gulyanickogo; Ros. akad. arhitektury i stroit. nauk, NII teorii arhitektury i gradostroi-
tel'stva. М.: Strojizdat, 1994. (In Russian).

20. Ryabushina I. A. K voprosu o kompozicii russkih monastyrej XV–XVII vv. // Arhitek-
turnoe nasledstvo. № 34. 1986. Pp. 193–200. (In Russian).

21. Savel'eva L. V. Opticheskie illyuzii v organizacii arhitekturnogo prostranstva. Epoha 
Renessansa i barokko // Architectural and Modern Information Technologies. 2013. 1(22) 
URL: http://marhi.ru/AMIT/2013/1kvart13/savelieva/abstract.php. (data obrashheniya: 
15.07.2025). (In Russian).

22. Sazonov D. I. Istoriya i istoriosofiya Kostromskogo Ipat'evskogo monastyrya. — 2-e 
izd., pererab. i dop. Kostroma: KGU im. N. A. Nekrasova, 2012. (In Russian).

23. Tverskoj L. M. Russkoe gradostroitel'stvo do konca XVII v. L., M.: Gosudarstvennoe 
izdatel'stvo literatury po stroitel'stvu i arhitekture, 1953. (In Russian).

24. Holmogorov V. I. Materialy dlya istorii sel, cerkvej i vladel'cev Kostromskoj gubernii. 
Dlya Kostromskoj i Plesskoj desyatin. XV–XVIII vv. Vypusk V / V. I. Holmogorov. G. I. Holmog-
orov. M.: Tipografiya Russkogo Tovarishchestva, 1912. (In Russian).

Статья поступила в редакцию 26.06.2028; одобрена после рецензирования 
13.08.2025; принята к публикации 12.09.2025.

The article was submitted 26.06.2025; approved after reviewing 13.08.2025; ac-
cepted for publication 12.09.2025.

Пиляк С. А. Особенности планировочного решения Нового города Свято- Троицкого Ипатьевского монастыря



112

Научная статья 
УДК 362.77:281.93
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–3–112–123
EDN: BVIVFH

ВЛИЯНИЕ ПРАВОСЛАВНЫХ 
МОЛОДЕЖНЫХ ЛАГЕРЕЙ 

НА ЛИЧНОСТНОЕ, СОЦИАЛЬНОЕ И ДУХОВНОЕ 
РАЗВИТИЕ ДЕТЕЙ И ПОДРОСТКОВ

Пискарев Дмитрий Павлович,
Центр подготовки церковных специалистов 

Костромской епархии, Кострома, Россия,
domstreltsa@gmail.com

Аннотация. В статье исследуется влияние православ-
ных лагерей на личностное, социальное и духовное раз-
витие детей и подростков, различия в воспитательных 
подходах между православными и обычными детскими 
лагерями, акцентируя внимание на духовном, культурном 
и социальном аспектах. Рассматривается синкретический 
подход в организации лагерей, объединяющий элементы 
светского и религиозного воспитания.

Ключевые слова: духовное развитие детей и подрост-
ков, летние православные лагеря, синкретический подход, 
старообрядцы

Для цитирования: Пискарев Д. П. Влияние право-
славных молодежных лагерей на личностное, со-
циальное и духовное развитие детей и подростков 
// Ипатьевский вестник. 2025. № 3. С. 112–123 https://doi.
org/10.24412/2309–5164–2025–3–112–123

© Пискарев Д. П., 2025.

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №3 (31). С. 112–123
Ipatievsky vestnik. 2025. № 3 (31). Р. 112–123

Пискарев 
Дмитрий Павлович,
кандидат психологиче-
ских наук, доцент, дирек-
тор частного музея
«Дом стрельца» (г. Ко-
строма)
/
Piskarev Dmitry Pavlovich,
 PhD in psychological 
sciences, associate professor, 
director of the private 
museum "House of the 
streltsy" (Kostroma)



113

Пискарев Д. П. Влияние православных молодежных лагерей на личностное, социальное и духовное...

CHURCH-HISTORICAL STUDIES
Scientific article

THE INFLUENCE OF ORTHODOX CAMPS 
ON THE PERSONAL, SOCIAL AND SPIRITUAL 

DEVELOPMENT OF CHILDREN AND ADOLESCENTS
Piskarev Dmitry Pavlovich,

Training Center for Church Specialists of the Kostroma Diocese, Kostroma, 
Russia, domstreltsa@gmail.com

Abstract. The article examines the influence of Orthodox camps on the personal, social 
and spiritual development of children and adolescents, the differences in educational ap-
proaches between Orthodox and ordinary children's camps, focusing on the spiritual, cul-
tural and social aspects. The syncretic approach to organizing camps, combining elements 
of secular and religious education, is considered.

Keywords: spiritual development of children and adolescents, Orthodox summer camps, 
syncretic approach, Old Believers

For citation: Piskarev D. P. The influence of Orthodox camps on the personal, social 
and spiritual development of children and adolescents // Ipatievsky vestnik. 2025. № . 3. 
Р. 112–123 (In Russian). https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3–112–123

С
ЛОЖНОСТЬ подросткового периода на фоне доминирования материаль-
ных ценностей над духовными приводит к искажению у молодых людей 

представления о доброте, милосердии, великодушии, справедливости, граж-
данственности и патриотизме. Молодежь отличает чрезмерная агрессивность, 
эмоциональная, волевая и духовная незрелость, ориентация на атрибуты 
массовой культуры, снижение истинных духовных, культурных, национальных 
ценностей, характерных для российского менталитета.

В 90-е гг. ХХ века, с ростом общественного влияния Русской Православной 
Церкви, сделалось возможным духовно- нравственное воспитание молодежи 
непосредственно духовными деятелями и на примерах духовной культуры 1. 
Православные лагеря играют не последнюю роль в этом процессе, являясь от-
личной альтернативой для тех, кто хочет провести время с пользой для своего 
духовного и физического развития. В таких лагерях дети и подростки могут 
познакомиться с основами православия, участвовать в богослужениях и духов-
ных беседах, а также принимать участие в различных спортивных и творческих 
мероприятиях.

Кроме того, православные лагеря могут помочь родителям в воспитании их 
детей, обеспечивая им благоприятную атмосферу для роста и развития. В таких 
лагерях дети и подростки могут научиться самостоятельности, ответственности 
и трудолюбию, а также развить свои таланты и увлечения.

1 Ванюхина Н.В., Григорьева О. В. Духовно- нравственное воспитание подростков в условиях 
православного лагеря // АНИ: педагогика и психология. 2014. № 3 (8). С. 14.



114

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Недостаток духовно- нравственного воспитания, утрата авторитета стар-
ших, родителей, подрыв доверия к учителям и слом системы воспитания спо-
собствуют развитию духовного кризиса. Ключевым понятием для поиска новых 
идей в духовно- нравственном воспитании является понятие «духовность».

Духовно- нравственное воспитание базируется на изучении социокультур-
ного опыта предшествующих поколений. Воспитание гражданина и патриота, 
знающего и любящего свою Родину, неосуществимо без глубокого познания 
духовного богатства своего народа и приобщения к его этнокультуре.

Подростковый возраст является сложным периодом развития, когда про-
исходит переход от детского мировоззрения к взрослому. Основной задачей 
духовно- нравственного воспитания является формирование у подростка нрав-
ственного сознания и устойчивого нравственного поведения, соответствующе-
го современному образу жизни.

Православный летний лагерь — не только место отдыха, но и школа во-
церковления детей. В основе педагогической деятельности в сфере духовного 
воспитания лежит педагогическая (воспитывающая) ситуация, которая форми-
рует воспитательный процесс 1. Православный лагерь способствует общению, 
создает условия для духовной жизни детей и подростков, укрепляет их веру 
через единение в стремлении к Богопознанию. Все участники лагеря становят-
ся соучастниками общего дела, создавая атмосферу, где смогут получить опыт 
совместного деятельного проживания. Православные лагеря обеспечивают 
уникальную среду, в которой воспитанники могут полностью погрузиться в ат-
мосферу православной веры.

Интимный характер религиозного воспитания требует особого подхода. 
Основной задачей является помощь детям в пробуждении их духовных начал. 
Применяются методы, направленные на создание атмосферы дружбы и дове-
рия, чтобы дети могли открыться и начать интересоваться православием. Как 
говорил протоиерей Георгий Бенигсен, «нужно помочь растопить лед равноду-
шия, неверия, гордыни, самоутверждения, через который не проникает правда. 
Мы должны разбудить сон духовной лени, освободить дух от плена мирской 
суеты, от излишней привязанности к вещам. Мы должны пробудить духов-
ное «я», живущее в глубине сердца, и дать возможность этому «я» встретиться 
с Богом» 2.

Постепенность в религиозной работе связана с тем, что живой опыт ре-
лигиозных переживаний доступен детям всех возрастов. Важно, чтобы педа-
гогическая работа строилась в соответствии с духовным состоянием детей, 
что позволит установить контакт и продолжить работу по вовлечению их в ре-
лигиозное образование.

В этом контексте педагогический процесс включает ряд этапов: пробужде-
ние интереса к собственному развитию, чувство радости от собственного роста, 

1 Куломзина С. С. Воспоминания о летних лагерях // Православная культура: Учеб.-метод. по-
собие. М.: Редакция еженедельника «Воскресная школа», 2004. С. 57.

2 Детские лагеря. Опыт духовно- воспитательной работы в русских православных лагерях 
за границей / Составитель С. С. Куломзина. М.: Свято- Филаретовская московская высшая 
православно- христианская школа, 1995. С. 21.



115

повышение критерия своего развития. Задача наставника состоит в том, чтобы 
определить ступень духовного развития, на которой находится воспитанник, 
и помочь ему переместиться дальше и выше.

В условиях летнего лагеря религиозное воспитание основывается на про-
буждении к нему интереса детей, создании атмосферы дружбы, а также 
на примере руководителя или священника. Наличие интереса позволяет уста-
новить контакт, при котором все вокруг происходящее (игра, беседа, экскур-
сия и пр.) воспринимается не как  что-то навязанное извне, а как естественная 
составляющая жизни, превращающая ребенка или подростка из наблюдателя 
в участника. Заинтересованность и совместное участие в работе вызывает 
дружбу, привязанность детей к руководителю. Чувство доверия позволяет 
переходить к следующим педагогическим этапам, и в этом очень важен лич-
ный подход.

Использование личного подхода вожатого или наставника к каждому члену 
группы позволяет сформировать основу, на которой держится единство при раз-
личии мнений и интересов. Каждый отдельный человек является такой же цен-
ностью, как и вся группа в целом. Каждый свободно находит себя и в служении 
высшим ценностям реализует самого себя. Такое единство является соборным 
единством, подобно соборному единству Церкви. Религиозно- педагогическая 
работа по существу своему является частью церковной жизни, протекает в лоне 
Церкви, так как только с помощью Божией можно преодолеть как индивиду-
альную, так и коллективную замкнутость.

Православные лагеря создают условия для саморазвития ребенка. В них 
происходит взаимодействие детей, что способствует социализации и укрепле-
нию социальных навыков. Летний отдых в лагерях помогает детям справляться 
со стрессом, развивает их уверенность в себе и улучшает психическое здоровье.

В православных лагерях дети учатся работать в команде, разрешать кон-
фликты и проявлять уважение к другим. Создание атмосферы любви и терпимо-
сти формирует у них чувство социальной ответственности и приверженности 
к общему делу.

Эффективный православный лагерь должен создавать безопасную и благо-
приятную среду для детей и подростков. Важными аспектами являются религи-
озное образование, развитие духовности, физическое и психическое здоровье, 
а также профессионализм персонала лагеря. Каждый лагерь должен обеспечи-
вать условия для обсуждения религиозных тем, участия в богослужениях и про-
ведения молитв. Кроме того, важно реализовывать разнообразные программы, 
включающие творческие и спортивные мероприятия.

Православные лагеря играют важную роль в духовном, социальном и пси-
хическом развитии детей и подростков. Они помогают укреплять связь с верой 
и духовными ценностями, развивать моральные качества и нравственные прин-
ципы, формируя личность и укрепляя чувство общности.

Православные лагеря создают уникальную атмосферу, где дети могут по-
грузиться в духовность, развивать свои навыки, учиться работать в команде 
и находить поддержку в общении со сверстниками. Они становятся мощным 
инструментом для формирования духовного и культурного сознания молоде-

Пискарев Д. П. Влияние православных молодежных лагерей на личностное, социальное и духовное...



116

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

жи, воспитания и духовного развития детей и подростков, предоставляя им 
возможность углубить знания о вере, укрепить духовные ценности и развить 
социальные навыки.

Изучение особенностей организации и деятельности летних православных 
лагерей для детей и подростков проводилось нами на основе синкретического 
анализа, фиксируя общие и частные закономерности и особенности работы 
православных лагерей РПЦ и РПСЦ, а также обычных городских лагерей для де-
тей и подростков. Данные эмпирического исследования получены на материале 
летних смен загородного лагеря отдыха и оздоровления детей «Синие дали» 
(Костромская обл., Красносельский р-н, дер. Иконниково), детского право-
славного лагеря прихода святых мучеников Александра и Антонины в Селище 
(на загородной епархиальной базе ПМЦ «Семенково») и детского православно-
го лагеря старообрядческой общины Спасо- Преображенского кафедрального 
собора Костромской и Ярославской епархии РПСЦ.

Исследованию и анализу практической деятельности православных ла-
герей, включая выявление их преимуществ перед обычным детским лагерем, 
был посвящен ряд работ 1, в задачи которых также входил анализ основных черт 
православного лагеря и характера его влияния на детей и подростков 2.

Детский православный лагерь имеет четкую религиозную ориентацию 
в своей воспитательной работе, основанную на православных ценностях и тра-
дициях. В этих лагерях проводятся церковные службы, молитвы, чтение Свя-
щенного Писания и другие религиозные мероприятия, что способствует раз-
витию духовности и культуры православной веры.

Православный лагерь не подчиняется ни органам социальной защиты, 
ни органам образования и фактически представляет собой часть епархии, кото-
рой принадлежит. В православном лагере духовная деятельность (участие в бо-
гослужениях и молениях) обязательно сочетается с другими видами деятель-
ности, привычными для обычного оздоровительного лагеря. Другими словами, 
в воспитательной работе сочетаются духовное и физическое оздоровление.

Одной из ключевых особенностей православного лагеря является баланс 
между воспитательной системой и социальной средой. Система воспитания, 
применяемая в православном лагере, защищает детей и подростков от нега-
тивных воздействий, существующих в обществе в целом и молодежной суб-
культуре в частности. Однако необходимо понимать, что полное ограждение 
от реальности окружающей среды невозможно. Поэтому в православных ла-
герях устанавливается баланс между открытостью воспитательной системы 

1 Сорокина Т. Н. Православный детский лагерь как форма организации духовно- нравственного 
воспитания школьников // Осовские педагогические чтения «Образование в современном 
мире: новое время — новые решения». 2014. № 1. С. 210–213; Тетерина А. О. Особенности 
социального воспитания в православном детском оздоровительном лагере // Интерактив-
ное образование. Апрель 2014 г. Вып. № 52. — URL: http://www.io.nios.ru/articles2/1/17/
osobennosti- socialnogo-vospitaniya-v-pravoslavnom- detskom-ozdorovitelnom- lager (дата обраще-
ния: 10.02.2025)

2 Бочков А. Н. Детский православный спортивно- оздоровительный лагерь как воспитывающая 
и развивающая среда // Вестник академии детско- юношеского туризма и краеведения. 2017. 
№ 1. С. 67–69.



117

для взаимодействия с внешним миром и ограничениями на проникновение 
негативных влияний внешней среды в лагерь.

В целом, православный лагерь ориентирован на межличностное общение 
в атмосфере доброжелательности, уважения и христианской любви. Важными 
аспектами установления гармоничных отношений является соборная молитва 
и совместный труд. В лагере создаются условия, позволяющие сформировать 
у его участников навыки жизни в коллективе, развивая такие черты как само-
стоятельность, послушание, терпение, трудолюбие, взаимопомощь, преодоле-
ние трудностей.

Среди отличительных черт быта православного лагеря можно выделить: 
самостоятельность и ответственность ребенка за самообслуживание, поддержа-
ние порядка; обязательные моменты в режиме дня, связанные с соблюдением 
молитв; регламентированность правил поведения и предъявление их детям 
в форме готовых правил, обязательных для соблюдения; отсутствие специально 
выделенного свободного времени; определенные требования к внешнему виду 
детей; более официальные отношения у детей и воспитателей.

Цель и обычного летнего лагеря, и православного лагеря заключается в ор-
ганизации отдыха и укреплении здоровья детей. Однако способы достижения 
этой цели в этих лагерях различаются. В православном лагере акцент делается 
на организацию деятельности детей, которая направлена в большей степени 
на социальное служение ближним. В то время как обычный лагерь больше со-
средоточен на личностном развитии детей через участие в творческих проектах.

В обоих типах лагерей широко используется игровая деятельность, а также 
знакомство с культурой и окружающим миром через тематические мастерские, 
кружки и клубы. В обычных и православных лагерях значительное место отве-
дено спортивным мероприятиям и пребыванию на свежем воздухе.

Основное отличие православных лагерей заключается в том, что в них де-
лается акцент на духовно- нравственном развитии детей и подростков, а также 
на формировании ценностей на основе православной веры и традиций, а прак-
тическая трудовая деятельность детей и взрослых направлена на благо лагеря, 
на его улучшение.

Таким образом, православный и обычный детские оздоровительные лагеря 
отличаются в основном укладом повседневной жизни, тогда как формы работы, 
приемы и содержание деятельности детей и в одном, и в другом лагере похожи 
(игра, творчество, кружки, спорт).

Духовный рост и приобщение к религиозным традициям в православных 
лагерях оказывают положительное влияние на психическое здоровье и раз-
витие детей и подростков, помогая им находить в жизни смысл и цель, а также 
справляться со стрессом и трудностями.

Православный лагерь может помочь детям и подросткам укрепить свою 
духовную связь и развить более глубокое понимание своей религиозной и куль-
турной идентичности. Это может помочь им стать более уверенными в себе 
и взрослеющими.

Создание тесной общины и установление дружеских отношений с другими 
воспитанниками лагеря помогает детям и подросткам развить социальные на-

Пискарев Д. П. Влияние православных молодежных лагерей на личностное, социальное и духовное...



118

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

выки (умение общаться и работать в команде, помогая стать более уверенны-
ми в себе и социально приспособленными). В процессе общения развиваются 
коммуникационные навыки (умение слушать и выражать свои мысли, что по-
зволяет лучше понимать других людей и взаимодействовать с ними во всех 
аспектах жизни).

Совместная деятельность по обустройству и поддержанию лагеря повы-
шает ответственность и надежность. Дети и подростки учатся возлагать на себя 
более серьезные задачи и участвовать во внутренних делах лагеря, таких как об-
устройство и поддержание общей территории, проведение различных меро-
приятий. Это может помочь им развить лидерские качества и стать более от-
ветственными гражданами в будущем.

Летние лагеря предоставляют детям и подросткам прекрасную возмож-
ность общаться со сверстниками в безопасной и структурированной среде. Они 
могут научиться эффективно общаться, сотрудничать с другими, разрешать кон-
фликты и заводить новых друзей. Командные и ролевые игры, организуемые 
в лагере, помогают детям и подросткам развивать навыки коммуникации, со-
трудничества и лидерства. Совместная работа в групповых проектах позволяет 
обмениваться идеями и находить общие решения.

В православных лагерях у детей и подростков развиваются такие социаль-
ные навыки как толерантность, уважение к другим людям, способность к со-
трудничеству и лидерству. Совместное проживание с людьми, разделяющими 
общие ценности и интересы, способствует развитию навыков межличностно-
го общения между детьми, подростками и их наставниками. Православные 
лагеря могут сформировать у участников сильное чувство общности. Дети 
и подростки ощущают сопричастность общему делу или идее, что помогает 
им развивать конструктивные отношения со своими сверстниками и вожа-
тыми лагеря 1.

В рамках Русской Православной Церкви (РПЦ) и среди старообрядцев 
(РПСЦ) существуют различные подходы к организации православных лагерей. 
Рассмотрим сходства и различия между православными лагерями, организован-
ными РПЦ и старообрядцами, проанализируем их цели, программы и методы 
работы.

РПЦ активно занимается воспитанием молодежи, включая организа-
цию православных лагерей. Эти лагеря направлены на духовное, нравствен-
ное и культурное воспитание детей и подростков, а также на формирование 
их идентичности как православных христиан. В лагерях РПЦ акцент делается 
на традиционные ценности, такие как любовь, милосердие и единство, а также 
на изучение основ православной веры.

Старообрядцы, сохранившие древние традиции и обряды, также орга-
низуют лагеря для детей и подростков. Эти лагеря имеют свою специфику, 
основанную на старообрядческой культуре и духовности. В отличие от РПЦ, 

1 Тетерина А. О. Особенности социального воспитания в православном детском оздорови-
тельном лагере // Интерактивное образование. Апрель 2014 г. Вып. № 52. — URL: http://
www.io.nios.ru/articles2/1/17/osobennosti- socialnogo-vospitaniya-v-pravoslavnom- detskom-
ozdorovitelnom- lager ( дата обращения: 10.02.2025).



119

старообрядцы акцентируют внимание на сохранении своих традиций, об-
рядов и учений, что отражается в содержании образовательных программ 
и в атмосфере лагеря.

В обоих типах лагерей основное внимание уделяется духовному воспи-
танию. Оба направления стремятся к формированию у детей и подростков 
основанных на вере ценностей, таких как доброта, милосердие, ответствен-
ность и уважение к другим. Лагеря предлагают программы, включающие 
молитвы, богослужения, чтение Священного Писания и участие в духовных 
беседах.

Как в РПЦ, так и у старообрядцев лагеря создают условия для социализа-
ции детей. Участники лагерей имеют возможность общаться с ровесниками, 
участвовать в совместных играх и мероприятиях, что способствует развитию 
навыков межличностного общения, командной работы и лидерства.

Обе традиции уделяют внимание физическому развитию детей. В лагерях 
проводятся спортивные мероприятия, экскурсии и активные игры на свежем 
воздухе, что способствует не только укреплению здоровья, но и формированию 
командного духа.

В лагерях РПЦ программы часто ориентированы на изучение основных 
православных учений и традиций, а также на знакомство с современными 
аспектами жизни Церкви. В то время как старообрядческие лагеря акцентируют 
внимание на сохранении и передаче древних традиций, обрядов и историче-
ских аспектов старообрядческого вероучения. Это может выражаться в особен-
ностях учебных курсов, которые часто включают изучение старообрядческой 
иконографии, богослужебной практики и церковного пения.

Атмосфера в лагерях РПЦ может быть более открытой и ориентированной 
на взаимодействие с современным миром, в то время как старообрядческие 
лагеря могут сохранять более традиционный подход, включая строгие правила 
поведения, основанные на старообрядческих обычаях. Это может выражаться 
в специфических формальных и неформальных ритуалах, характерных для ста-
рообрядческой культуры.

В лагерях РПЦ часто существует более активное вовлечение родителей 
в процесс воспитания детей, включая совместные мероприятия и встречи. 
Старообрядческие лагеря могут уделять меньше внимания взаимодействию 
с родителями, сосредоточившись на внутреннем круге участников и их духов-
ном опыте.

Православные лагеря для детей и подростков в РПЦ и в РПСЦ играют важ-
ную роль в воспитании и духовном развитии молодежи. Несмотря на общие 
цели, такие как духовное воспитание, социализация и физическое развитие, 
подходы к организации лагерей различаются в зависимости от традиций и куль-
турных особенностей. Понимание этих сходств и различий может помочь в соз-
дании более эффективных программ, направленных на удовлетворение потреб-
ностей детей и подростков в духовном и личностном росте.

Воспитание детей в РПЦ и в РПСЦ имеет свои уникальные особенности, 
основанные на различных исторических, культурных и религиозных традициях. 
Ниже представлены основные различия в подходах к воспитанию.

Пискарев Д. П. Влияние православных молодежных лагерей на личностное, социальное и духовное...



120

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

В РПЦ: В РПСЦ:

Основы ве-
роучения

Воспитание детей основано на со-
временных православных учениях, 
которые включают акцент на мило-
сердие, любовь к ближнему и ак-
тивное участие в жизни Церкви. 
РПЦ активно стремится к инте-
грации традиционных ценностей 
с сов ременными реалиями, что мо-
жет включать программы, направ-
ленные на воспитание социальной 
ответственности и гражданской 
активности.

Строго придерживаются древних 
традиций и обрядов, что отража-
ется и в воспитании детей. Основ-
ное внимание уделяется сохране-
нию старообрядческого вероучения 
и практик, что включает изучение 
древних текстов и соблюдение тра-
диционных обрядов. Воспитание 
детей сосредоточено на соблюде-
нии правил и норм, которые были 
установлены предками, что может 
выражаться в более строгих методах 
воспитания.

Подход 
к образова-
нию

Акцент делается на сочетание ду-
ховного и светского образования. 
Дети обучаются не только основам 
православия, но и общему обра-
зованию, что включает изучение 
наук, искусств и культурных дис-
циплин. Воспитание подразумевает 
вовлечение родителей в образова-
тельный процесс, включая совмест-
ные мероприятия и обсуждения.

Образование чаще всего сосредо-
точено на изучении религиозных 
текстов и истории старообрядче-
ства. Важно передать детям зна-
ния о своих корнях и традициях. 
Образование может быть более 
ограниченным в светской сфере, 
и в некоторых случаях акцент дела-
ется на практическое применение 
знаний в совместной жизни и труде 
в общине.

Социаль-
ная жизнь 
и общение

Воспитание детей включает ак-
тивное участие в жизни общины, 
что предполагает проведение сов-
местных мероприятий, праздников 
и акций. Дети имеют возможность 
развивать социальные навыки 
через взаимодействие с различны-
ми группами людей. Взаимодей-
ствие с современным обществом 
и другими культурами расширяет 
кругозор детей.

В воспитании акцентируется вни-
мание на внутренней жизни общи-
ны, что может ограничивать вза-
имодействие с внешним миром. 
Акцент делается на поддержание 
традиционного уклада жизни и об-
щения в рамках старообрядческой 
культуры. Дети привлекаются к сов-
местным работам и традиционным 
праздникам, что формирует чувство 
общности и принадлежности к сво-
ей культуре.

Методы 
воспитания

Используются разнообразные ме-
тоды воспитания, включая диалог, 
вовлечение детей в обсуждения 
и совместные мероприятия. Глав-
ный акцент делается на любовь 
и понимание. Дети поощряются 
к самостоятельному мышлению 
и критическому анализу своих по-
ступков и поступков окружающих.

Воспитание может быть более ав-
торитарным и традиционным, с ак-
центом на подчинение правилам 
и нормам. Строгость в воспитании 
связана с желанием сохранить тра-
диции и уклад жизни. Методы вос-
питания могут включать элементы 
дисциплины и поддержания поряд-
ка, что иногда воспринимается 
как требовательность.



121

Различия в воспитании детей в РПЦ и у старообрядцев отражают их уни-
кальные культурные и религиозные традиции. В то время как РПЦ стремится 
к интеграции традиционных ценностей с современными реалиями и актив-
ному участию в жизни общества, старообрядцы фокусируются на сохранении 
древних обрядов и традиций, что в свою очередь влияет на подходы к образова-
нию и социальной жизни. Оба подхода имеют свои достоинства и направлены 
на формирование духовной и личной зрелости детей, но делают это через раз-
ные методы и философии воспитания.

Синкретизм организации детских городских и православных лагерей под-
разумевает объединение различных подходов, методов и концепций в воспи-
тании и обучении детей. В данном контексте речь идет о сочетании элементов 
светской и религиозной образовательных программ, что может создать уни-
кальную атмосферу для детей.

1. Воспитание и образование: в таких лагерях могут использоваться 
как традиционные методы воспитания, так и элементы православного обуче-
ния, включая изучение Библии, молитву и участие в церковных таинствах.

2. Культурные и духовные практики: важно включение различных куль-
турных мероприятий, таких как мастер- классы, театрализованные постановки 
и спортивные игры, которые могут сочетаться с православными праздниками 
и традициями.

3. Социальная ответственность: лагеря могут акцентировать внимание 
на воспитании у детей чувства ответственности и заботы о других, что является 
важным аспектом как светского, так и религиозного воспитания.

4. Взаимодействие с родителями: важно вовлечение родителей в жизнь 
лагеря, что может способствовать укреплению семейных ценностей и поддер-
жанию традиций.

5. Развитие личности: организация мероприятий, которые способствуют 
развитию креативности, лидерских качеств и командной работы, может быть 
дополнена духовными практиками, направленными на формирование нрав-
ственных ориентиров.

Синкретизм в данном случае может обогатить опыт детей, предоставив им 
возможность развиваться как в светском, так и в духовном контексте, что спо-
собствует формированию гармоничной личности.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Бочков А. Н. Детский православный спортивно- оздоровительный лагерь как вос-

питывающая и развивающая среда // Вестник академии детско- юношеского туризма 
и краеведения. 2017. № S1. С. 67–69.

2. Ванюхина Н. В., Григорьева О. В. Духовно- нравственное воспитание подрост-
ков в условиях православного лагеря // АНИ: педагогика и психология. 2014. № 3 (8). 
С. 13–16.

3. Детские лагеря. Опыт духовно- воспитательной работы в русских православных 
лагерях за границей / Составитель С. С. Куломзина. М.: Свято- Филаретовская московская 
высшая православно- христианская школа, 1995. — 61 с.

Пискарев Д. П. Влияние православных молодежных лагерей на личностное, социальное и духовное...



122

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

4. Кожевникова И. Ю. Деятельность православных лагерей и структура паломни-
ческих экспедиций как механизм воспитания молодежи в социально- культурной сфере 
// МНКО. 2009. № 5. С. 80–82.

5. Куломзина С. С. Воспоминания о летних лагерях // Православная культура: 
Учеб.-метод. пособие. М.: Ред. еженедельника «Воскресная школа», 2004. — 368 с.

6. Малыши в православном лагере: Методика организации и проведения. 6–10 лет 
/ под общ. ред. свящ. Евгения Мороза. — М.: Издательство Московской Патриархии 
Русской Православной Церкви, 2021. — 160 с.

7. Методическое пособие по созданию и работе православного семейного лагеря. 
Синодальный отдел по делам молодежи Русской Православной Церкви, 2022. — 39 с.

8. Подростки в православном лагере: Методика организации и проведения. 11–
16 лет / под общ. ред. свящ. Евгения Мороза. М.: Издательство Московский Патриархии 
Русской Православной Церкви, 2019. — 128 с.

9. Соловцова И. А. Ситуационный подход к организации духовного воспитания 
школьников // Духовно- нравственное воспитание: от методологии к педагогической 
деятельности: Сб. науч. и метод. тр. Волгоград: Изд-во ВГИПК РО, 2005. С. 56–66.

10. Сорокина Т. Н. Православный детский лагерь как форма организации духовно- 
нравственного воспитания школьников // Осовские педагогические чтения «Образо-
вание в современном мире: новое время — новые решения». 2014. № 1. С. 210–213.

11. Стрелов В. С. Нравственное воспитание подростков в православно- 
ориентированной детской общественной организации: автореферат дис. … кандидата 
педагогических наук: 13.00.02 / Рос. гос. соц. ун-т. Москва, 2006. — 18 с.

12. Тетерина А. О. Особенности социального воспитания в православном дет-
ском оздоровительном лагере // Интерактивное образование. Апрель 2014 г. Вып. 
№ 52. — URL: http://www.io.nios.ru/articles2/1/17/osobennosti- socialnogo-vospitaniya-
v-pravoslavnom- detskom-ozdorovitelnom- lager (дата обращения: 10.02.2025).

REFERENCES
1. Bochkov A. N. Detskĳ pravoslavny`j sportivno- ozdorovitel`ny`j lager` kak vospity-

`vayushhaya i razvivayushhaya sreda // Vestnik akademii detsko- yunosheskogo turizma 
i kraevedeniya. 2017. № S1. S. 67–69.

2. Vanyuxina N. V., Grigor`eva O. V. Duxovno- nravstvennoe vospitanie podrostkov v 
usloviyax pravoslavnogo lagerya // ANI: pedagogika i psixologiya. 2014. № 3 (8). S. 13–16.

3. Detskie lagerya. Opy`t duxovno- vospitatel`noj raboty` v russkix pravoslavny`x 
lageryax za granicej / Sostavitel` S. S. Kulomzina. M.: Svyato- Filaretovskaya moskovskaya 
vy`sshaya pravoslavno- xristianskaya shkola, 1995. — 61 s.

4. Kozhevnikova I. Yu. Deyatel`nost` pravoslavny`x lagerej i struktura palomnicheskix 
e`kspedicĳ kak mexanizm vospitaniya molodezhi v social`no-kul`turnoj sfere // MNKO. 
2009. № 5. S. 80–82.

5. Kulomzina S. S. Vospominaniya o letnix lageryax // Pravoslavnaya kul`tura: Ucheb.-
metod. posobie. M.: Red. ezhenedel`nika «Voskresnaya shkola», 2004. — 368 s.

6. Maly`shi v pravoslavnom lagere: Metodika organizacii i provedeniya. 6–10 let / pod 
obshh. red. svyashh. Evgeniya Moroza. — M.: Izdatel`stvo Moskovskoj Patriarxii Russkoj 
pravoslavnoj cerkvi, 2021. — 160 s.

7. Metodicheskoe posobie po sozdaniyu i rabote pravoslavnogo semejnogo lagerya. 
Sinodal`ny`j otdel po delam molodezhi Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi, 2022. — 39 s.

8. Podrostki v pravoslavnom lagere: Metodika organizacii i provedeniya. 11–16 let / 
pod obshh. red. svyashh. Evgeniya Moroza. M.: Izdatel`stvo Moskovskĳ Patriarxii Russkoj 
pravoslavnoj cerkvi, 2019. — 128 s.



123

9. Solovczova I. A. Situacionny`j podxod k organizacii duxovnogo vospitaniya 
shkol`nikov // Duxovno- nravstvennoe vospitanie: ot metodologii k pedagogicheskoj 
deyatel`nosti: Sb. nauch. i metod. tr. Volgograd: Izd-vo VGIPK RO, 2005. S. 56–66.

10. Sorokina T. N. Pravoslavny`j detskĳ lager` kak forma organizacii duxovno- 
nravstvennogo vospitaniya shkol`nikov // Osovskie pedagogicheskie chteniya «Obrazovanie 
v sovremennom mire: novoe vremya — novy`e resheniya». 2014. № 1. S. 210–213.

11. Strelov V. S. Nravstvennoe vospitanie podrostkov v pravoslavno- orientirovannoj 
detskoj obshhestvennoj organizacii: avtoreferat dis. … kandidata pedagogicheskix nauk: 
13.00.02 / Ros. gos. socz. un-t. Moskva, 2006. — 18 s.

12. Teterina A. O. Osobennosti social`nogo vospitaniya v pravoslavnom detskom 
ozdorovitel`nom lagere // Interaktivnoe obrazovanie. Aprel` 2014 g. Vy`p. № 52. — URL: 
http://www.io.nios.ru/articles2/1/17/osobennosti- socialnogo-vospitaniya-v-pravoslavnom- 
detskom-ozdorovitelnom- lager (data obrashheniya: 10.02.2025).

Статья поступила в редакцию 24.02.2025; одобрена после рецензирования 
13.05.2025; принята к публикации 12.09.2025.

The article was submitted 24.02.2025; approved after reviewing 13.05.2025; ac-
cepted for publication 12.09.2025.

Пискарев Д. П. Влияние православных молодежных лагерей на личностное, социальное и духовное...



124

Научная статья 
УДК 246:281.9
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–3–124–141
EDN: CWXSTK

ПАМЯТНЫЕ МЕДАЛИ РПЦЗ В ЧЕСТЬ 
1000-ЛЕТИЯ КРЕЩЕНИЯ РУСИ, 300-ЛЕТИЯ 
ЯВЛЕНИЯ ИКОНЫ ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ 

«ВСЕХ СКОРБЯЩИХ РАДОСТЕ» (1988)
И ПРОСЛАВЛЕНИЯ СВЯТИТЕЛЯ ИОАННА 

ШАНХАЙСКОГО И САН- ФРАНЦИССКОГО (1994)

Павел Владимирович Бочков,
Кузбасская духовная семинария, г. Норильск, 

Россия,
frpavel@inbox.ru

ORCID: 0000–0002–3218–6706

Аннотация: Статья посвящена описанию двух па-
мятных настольных медалей, выпущенных к юбилей-
ным датам Западно- Американской епархией Русской 
Православной Церкви Заграницей. Первая изготовлена 
в 1988 году и посвящена тысячелетию Крещения Руси 
и 300-летию явления иконы Пресвятой Богородицы 
«Всех скорбящих Радосте». Вторая посвящена знамена-
тельным торжествам, прошедшим 2 июля 1994 г., связан-
ным с прославлением в лике святых святителя Иоанна 
(Максимовича), архиепископа Шанхайского и Сан- Фран-
цисского (1896–1966). Впервые приводятся описания 
этих малоизвестных памятных медалей, являющихся 
ценными экземплярами церковно- прикладного и меда-
льерного искусства русского православного Зарубежья. 
Помимо самого описания медалей, приводятся краткие 
данные об истории Свято- Скорбященского собора, его об-
щины и о самих событиях, которым посвящены медали. 
Памятные медали, врученные участникам торжеств, про-
ходивших в Свято- Скорбященском кафедральном соборе 

© Бочков П. В., свящ., 2025.

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №3 (31). С. 124–141
Ipatievsky vestnik. 2025. № 3 (31). Р. 124–141

Священник Павел Бочков,
хабилитированный доктор 
богословия (dr.hab), доктор 
теологии(ThDr), к.ю.н., до-
цент кафедры биб лейско-
богословских дисциплин Куз-
басской духовной семинарии
/
Priest Pavel Bochkov, Ha-
bilitated Doctor of Theology 
(dr.hab), Doctor of Theology 
(ThDr), PhD in Law, Associ-
ate Professor Department of 
Biblical and Theological Dis-
ciplines, Kuzbass Theological 
Seminary



125

Бочков П. В., свящ. Памятные медали РПЦЗ в честь 1000-летия Крещения Руси, 300-летия явления иконы...

г. Сан- Франциско, стали свидетелями не только празднуемых событий, но и духовно-
го единства русского народа, явленного в истовом исповедании Православной веры, 
на которое не в силах повлиять ни трагические повороты русской истории, ни огром-
ные расстояния между континентами.

Ключевые слова: Православие в Америке, Русская Православная Церковь Загра-
ницей, святители Иоанн (Максимович), Иоанн Шанхайский и Сан- Францисский чу-
дотворец, церковное искусство, церковные памятные медали

Для цитирования: Бочков П. В., свящ. Памятные медали РПЦЗ в честь 1000-летия 
Крещения Руси, 300-летия явления иконы Пресвятой Богородицы «Всех скорбящих 
Радосте» (1988) и прославления святителя Иоанна Шанхайского и Сан- Францисского 
(1994) // Ипатьевский вестник. 2025. № 3. С. 124–141 https:// doi.org/10.24412/2309–
5164–2025–3–124–141

CHURCH HISTORICAL STUDIES
Scientific article

COMMEMORATIVE MEDALS OF THE RUSSIAN ORTHODOX 
CHURCH OUTSIDE OF RUSSIA IN HONOR OF THE 

1000TH ANNIVERSARY OF THE BAPTISM OF RUSSIA, THE 
300TH ANNIVERSARY OF THE APPEARANCE OF THE ICON 

OF THE HOLY MOTHER OF GOD "JOY OF ALL WHO 
SORROW" (1988) AND THE GLORIFICATION OF ST. JOHN 

OF SHANGHAI AND SAN FRANCISCO (1994)

Pavel V. Bochkov
Kuzbass theological seminary, Norilsk, Russia,

frpavel@inbox.ru
ORCID: 0000–0002–3218–6706

Abstract: The article is devoted to the description of two commemorative table medals 
issued for jubilee dates by the Western American Diocese of the Russian Orthodox Church 
Outside of Russia. The first was made in 1988 and is dedicated to the millennium of the 
Baptism of Russia and the 300th anniversary of the appearance of the icon of the Holy Mother 
of God "Joy of All Who Sorrow". The second is dedicated to the significant celebrations that 
took place on July 2, 1994, associated with the glorification of Saint John (Maximovich), 
Archbishop of Shanghai and San Francisco (1896–1966). For the first time, descriptions 
of these little- known commemorative medals are given, which are valuable examples of 
church applied and medal art of the Russian Orthodox Diaspora. In addition to the descrip-
tion of the medals themselves, brief information is given about the history of the Holy All- 
Sorrowful Cathedral, its community, and the events to which the medals are dedicated. The 
commemorative medals presented to the participants of the celebrations held in the Holy 
All Who Sorrow Cathedral in San Francisco witnessed not only the events being celebrated, 
but also the spiritual unity of the Russian people, manifested in the fervent confession of the 
Orthodox faith, which cannot be affected by either the tragic turns of Russian history or the 
vast distances between continents.



126

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Keywords: Orthodoxy in America, Russian Orthodox Church Outside of Russia, Saints 
John (Maximovich), John of Shanghai and San Francisco the Wonderworker, church art, 
church commemorative medals

For citation: Bochkov P. V., priest. Commemorative medals of the Russian Orthodox 
Church Outside of Russia in honor of the 1000th anniversary of the Baptism of Russia, the 
300th anniversary of the appearance of the icon of the Holy Mother of God "Joy of All Who 
Sorrow" (1988) and the glorification of St. John of Shanghai and San Francisco (1994) 
// Ipatievsky vestnik. 2025. № 3. Р. 124–141 (In Russian). https:// doi.org/10.24412/2309–
5164–2025–3–124–141

О
Б ИСТОРИИ Русского церковного зарубежья написано немало исследо-
ваний, которые вполне обоснованно утверждают, что именно благодаря 

проповеди Православия на русском языке православие охотно принимают 
многочисленные инославные христиане не только стран Запада, но и на Амери-
канском континенте. Отдельный фундаментальный вклад в дело православного 
свидетельства в Америке внесла Русская Православная Церковь Заграницей 
(РПЦЗ). Особенное влияние она приобрела благодаря событиям, последовав-
шим после разгрома гитлеровской Германии, итогам Второй мировой вой ны 
и огромному оттоку русских беженцев в страны Запада. В конце 1950 г. в США 
из Германии переехал и Архиерейский Синод РПЦЗ, незамедлительно при-
ступивший к укреплению своих позиций в русской церковной эмиграции, 
создавая общины и назначая клириков. В 1950–1952 гг. Синод размещался 
в Ново- Коренной пустыни, в селении Магопак (штат Нью- Йорк), и в 1952 г. 
переехал в г. Нью- Йорк, где находится и по настоящее время 1.

Деятельность Архиерейского Синода РПЦЗ была сопряжена с затяжным 
кризисом в межъюрисдикционных отношениях в русском церковном зарубе-
жье. Конфликт был связан с тем, что бывшая Северо- Американская митропо-
лия (с 1970 г. — Православная Церковь Америки), размежевавшись с РПЦЗ, 
не признавала полномочий последней, считая себя самоуправляемой церков-
ной организацией. В составе этой Церкви действовало большое количество 
приходов, созданных в XIХ–XX в. из русских, американцев и коренных народов. 
Благодаря десятилетиям жизни в мультикультурном пространстве, внутрен-
ний духовный мир Северо- Американской митрополии был довольно терпимым 
и направленным на миссию в отношении местного населения, которому были 
непонятны переживания и трагедии русского национального сознания. Однако 
волна русской эмиграции, прибывшей в США после октябрьского переворота 
1917 г. и Гражданской вой ны в России, а затем огромное количество беженцев, 
прибывших уже после Второй мировой вой ны, исповедовали жесткие анти-
коммунистические взгляды, и их мировоззрению была ближе РПЦЗ, открыто 
поддерживающая монархические и правые эмигрантские организации, кате-
горически отрицавшие всякие контакты с Московской Патриархией, находя-
щейся в зависимости от безбожной советской власти. В этих условиях были 
неизбежны разделения и волнения среди приходских общин.

1 Кострюков А. А. Русская Зарубежная Церковь в 1939–1964 гг. Административное устройство 
и отношения с Церковью в Отечестве. М.: Изд-во ПСТГУ, 2915. С. 248.



127

Прежде всего необходимо изложить краткую историю возникновения об-
щины кафедрального собора во имя иконы Божией Матери «Всех скорбящих 
Радость», который стал центром административной и духовной жизни Сан- 
Францисской и Западно- Американской епархии.

Община появилась в результате внутреннего конфликта в Северо- Аме-
риканской митрополии и последовавшего затем разделения в общине Свято- 
Троицкого сбора в г. Сан- Франциско. В результате противостояния митрополита 
Платона (Рождественского) с Архиерейским Синодом РПЦЗ, в 1926 г. Северо- 
Американская митрополия отделилась от Зарубежного Синода. Однако епи-
скоп Сан- Францисский Аполлинарий (Кошевой) (1874–1833) 1 принял решение 
остаться в юрисдикции РПЦЗ, за что был уволен от управления епархией ми-
трополитом Платоном, который также запретил своему духовенству сослужить 
с епископом Аполлинарием и предоставлять ему храмы для богослужения 2. 
РПЦЗ своим указом назначила епископа Аполлинария правящим архиереем 
Североамериканской епархии РПЦЗ, в которую вошло «около 60 приходов)» 3. 
При этом стоит отметить и значение личности епископа Аполлинария, который 
«стал центром притяжения для всех русских эмигрантов, не согласных с поли-
тикой митрополита Платона» 4.

Сан- Францисская православная община, объединенная вокруг Свято- 
Троицкого собора, в середине 1927 г. также разделилась. Довольно большая 
часть прихожан пожелала остаться в ведении РПЦЗ и поддержала действия 
епископа Аполлинария. «В день Вознесения Господня 2 мая 1927 г. [они] от-
крыли небольшой приход, который впоследствии получил название Свято- 
Богородицкого Скорбященского кафедрального собора. Он располагался 
на частной квартире и из церковного имущества имел только одну икону, крест 
и евангелие» 5. Община была небольшой, но сплоченной, сначала приходские 
богослужения совершались на частной квартире, затем «трудами [епископа] 
А[поллинария] в 1928 г. было приобретено первое здание Скорбященского со-
бора в Сан- Франциско» 6. В 1930 г. собор был освящен и стал кафедральным. 
«Особенно много прихожан появилось в нем после приезда русских эмигран-
тов из Китая. Благодаря им собор пополнился русскими иконами из бывшей 
Алексеевской церкви» 7.

В 1934 г. случился пожар, уничтоживший многое внутри собора. После 
ремонта и обновления был открыт нижний храм во имя свт. Иннокентия Ир-

1 Буевский А.С., Михайлов М. С. Аполлинарий (Кошевой) // Православная энциклопедия. М.: 
Церковно- научный центр «Православная энциклопедия», 2001. Т. III. С. 62–63.

2 Кострюков А. А. Русская Зарубежная Церковь в 1925–1938 гг. Юрисдикционные конфликты 
и отношения с московской церковной властью. М.: Изд-во ПСТГУ, 2012. С. 183.

3 Л.Н. Парийский о церковной ситуации в Америке в середине 1940-х гг. // Вестник ПСТГУ II: 
История. История Русской Православной Церкви. 2012. Вып. 6 (49). С. 66.

4 Кострюков А. А. Русская Зарубежная Церковь в 1925–1938 гг. Юрисдикционные конфликты 
и отношения с московской церковной властью. М.: Изд-во ПСТГУ, 2012. С. 185.

5 Хисамутдинов А. А. Русский Сан- Франциско. М.: Вече, 2010. С. 197.
6 Буевский А.С., Михайлов М. С. Аполлинарий (Кошевой) // Православная энциклопедия. М.: 

Церковно- научный центр «Православная энциклопедия», 2001. Т. III. С. 63.
7 Хисамутдинов А. А. Русский Сан- Франциско. М.: Вече, 2010. С. 198.

Бочков П. В., свящ. Памятные медали РПЦЗ в честь 1000-летия Крещения Руси, 300-летия явления иконы...



128

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

кутского. Это было обусловлено прибытием все новых прихожан, вследствие 
чего возросло и количество богослужений. Стоит отметить, что к концу 1930-х 
гг. в Калифорнии насчитывалось уже около десяти православных церквей, 
четыре из которых находились в Сан- Франциско 1. Один из храмов, Свято- 
Никольский храм, впоследствии ставший собором, находился в юрисдикции 
Север- Американской митрополии 2.

В конце 1940-х — начале 1950-х гг. огромное количество русских беженцев 
прибывает в США, и они довольно массово становятся жителями Калифорнии 
и г. Сан- Франциско в частности, влившись в приходскую общину Скорбящен-
ского храма.

1960-е гг. были довольно сложными для приходской общины, однако 
вместе с тем они ознаменованы служением великого светильника Русского 
Зарубежья свят. Иоанна (Маскимовича) (1896–1966). В 1962 г. архиепископ 
Иоанн переехал в США, куда он был назначен в качестве временно управля-
ющего Сан- Францисской епархией вместо тяжело болевшего архиепископа 
Тихона (Троицкого) (1883–1963). Со свой ственной ему энергией архиепископ 
Иоанн включился в местную православную жизнь и за совсем недолгое вре-
мя служения на этой кафедре обрел как верную паству, так и некоторую часть 
недоброжелателей, деятельность которых привела к временному отстранению 
святителя от управления епархией 3. Поводом к этому стали события, извест-
ные как ««бунт мирян» в Сан- Францисской епархии» 4, который стал частью 
«большого кризиса, спровоцированного церковно- бюрократическим аппара-
том» 5 РПЦЗ. Материалов, посвященных этому «бунту», сохранилось весьма 
немного, и современным исследователям приходится опираться на немногие 
исторические свидетельства о тех событиях 6. Суть этого конфликта состояла 
в том, что часть верующих подозревала свт. Иоанна «в покрытии им неких 
финансовых беспорядков в Сан- Францисской епархии» 7 и была возмущена 
работой святителя «по завершению строительства Сан-францисского кафед-
рального собора в честь иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость». 

1 Низовцев Н. А. Русское православие в Калифорнии в 1917–1930-е гг. // Государство, общество, 
церковь в истории России ХХ–XXI веков. Материалы XIV Международной научной конферен-
ции: в 2 ч., Иваново, 18–19 марта 2015 года. Часть 1. Иваново: Федеральное государственное 
бюджетное образовательное учреждение высшего профессионального образования «Иванов-
ский государственный университет», 2015. С. 252.

2 См.: Свято- Николаевский Собор, Сан- Франциско, США. Сост. архимандрит Павел (Фокин). М., 
б. г.

3 Нивьер А. Православные священнослужители, богословы и церковные деятели русской эми-
грации в Западной и Центральной Европе. 1920–1995. Биографический справочник. М. — Па-
риж: Русский путь; YMCA-PRESS, 2007. С. 229–230.

4 Кострюков А. А. Русская Зарубежная Церковь при митрополите Филарете (Вознесенском) 
1964–1985 гг. М.: Издательство ПСТГУ, 2021. С. 18.

5 Там же.
6 Столп огненный. Митрополит Нью- Йоркский и Восточно- Американский Филарет (Вознесен-

ский) и Русская Зарубежная Церковь (1964–1985). Составление и комментарии монахини Кас-
сии (Т. А. Сениной). СПб., 2007. С. 35.

7 Мосс В. Православная Церковь на перепутье (1917–1999). Пер. с англ., редактор перевода 
Т. А. Сенина. СПб., 2001. С. 233.



129

Активность И[оанна] вызвала противодействие части приходского совета. 
25 апр[еля] 1963 г. Архиерейский Синод отозвал И[оанна] с Сан- Францисской 
кафедры в Зап. Европу. Мн[огие] прихожане после этого обратились в Синод 
с просьбой отменить это решение. Противники подали на И[оанна] иск в суд 
Сан- Франциско с обвинениями в финансовых и адм[инистративныхи] наруше-
ниях. Истцов поддержали и нек[ото]рые деятели в руководстве РПЦЗ, напр., 
протопр[есвитер] Г[ригорий] Граббе…  В свою очередь, в поддержку И[оанна] 
выступили епископы РПЦЗ Чилийский и Перуанский Леонтий (Филиппович; 
впосл. архиепископ), Эдмонтонский Савва (Сарачевич) и Сиэтлский Некта-
рий (Концевич). Амер[иканский] суд признал свою некомпетентность в цер-
ковных вопросах, проведенная по судебному решению финансовая проверка 
не выявила нарушений со стороны И[оанна]. 14 авг[уста] 1963 г. И[оанн] был 
окончательно утвержден Архиерейским Синодом на Сан- Францисской кафедре. 
Он призвал паству прекратить пагубную взаимную вражду. В нояб[ре] 1964 г. 
Сан-францисский собор — крупнейший русский храм на Американском кон-
тиненте — был достроен» 1. Окончание судебных тяжб и строительства собора, 
в целом, стали символом окончания нестроений в церковной общине, которая 
разделилась на прихожан, пожелавших остаться в старом церковном здании, 
и перешедших в новопостроенный и освященный собор 2. И хотя нормализа-
ция отношений еще потребовала некоторого времени 3, в конечном счете в воз-
двигнутом соборе зародилась большая церковная семья, бережно сохраняющая 
память о своем архипастыре и молитвеннике и сегодня.

Именно благодаря этой памяти, а также кипучей деятельности приход-
ского духовенства и актива собор стал местом ряда знаменательных событий 
в жизни Русской Зарубежной Церкви. К торжествам, связанным с некоторыми 
из этих событий, были изготовлены особые памятные медали, ставшие замет-
ным явлением в русском зарубежном церковно- прикладном искусстве в целом 
и медальерном искусстве, в частности.

Одной из первых памятных медалей стала памятная медаль в честь 
1000-летия Крещения Руси и 300-летия явления иконы Пресвятой Бого-
родицы «Всех скорбящих Радосте» (1988).

Праздник тысячелетия Крещения Руси стал поистине одним из самых мощ-
ных духовных объединяющих начал для русской эмиграции. При этом он смог 
вобрать в себя все волны этой эмиграции и своим духовным авторитетом сгла-
дил многолетние политические споры и разногласия между представителями 
различных кругов эмиграции. Сам праздник для РПЦЗ проистекал из особого 
почитания святого равноапостольного князя Владимира, это праздник, совер-
шаемый ежегодно 28 июля по новому стилю. Еще в 1929 г. Архиерейский Си-
нод РПЦЗ издал особое Определение «Об установлении празднования дня Св. 

1 Никитин Д. Н. Иоанн (Максимович) // Православная энциклопедия. М.: Церковно- научный 
центр «Православная энциклопедия», 2010. Т. XXIII. С. 233.

2 Хисамутдинов А. А. Русский Сан- Франциско. М.: Вече, 2010. С. 199–200.
3 См.: Столп огненный. Митрополит Нью- Йоркский и Восточно- Американский Филарет (Воз-

несенский) и Русская Зарубежная Церковь (1964–1985). Составление и комментарии монахи-
ни Кассии (Т. А. Сениной). СПб., 2007. С. 35–42.

Бочков П. В., свящ. Памятные медали РПЦЗ в честь 1000-летия Крещения Руси, 300-летия явления иконы...



130

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

князя Владимира как общего русского церковно- национального праздника» 1. 
Это празднование было благословлено Архиерейским Собором РПЦЗ 1931 г. 
для проведения торжеств «во всех местах разселения русской паствы» 2. Архи-
ерейский Собор РПЦЗ 1963 года рекомендовал, помимо торжественных бого-
служений, организацию «церковно- народных Собраний с соответствующими 
докладами о значении Святого Великого Князя Владимира как Крестителя 
и Просветителя России» 3.

Конечно, накануне юбилея РПЦЗ тщательно готовила празднование этого 
события. Решением Архиерейского Синода РПЦЗ была создана специальная 
Комиссия по подготовке предстоящего празднования 1000-летия Крещения 
русского народа, которая уже в сентябре 1977 г. провела специальный Съезд 
православной русской общественности 4. К 1980 г. в РПЦЗ прошло несколько 
таких съездов — В Ново- Дивеевском монастыре (один), «в Калифорнии (три), 
в Европе (один), в Австралии (три)» 5. Всего же 12 таких съездов прошло в РПЦЗ 
до празднования юбилейной даты. При этом немалая их часть в США проводи-
лась в Калифорнии, где в съездах участвовали и прихожане сан-францисского 
собора. «В 1987 году Первоиерарх Русской Православной Зарубежной Церкви 
митрополит Виталий обратился к клиру и к пастве РПЦЗ с Первым Предъюби-
лейным Посланием по поводу наступавшего тогда 1000-летия Крещения Руси. 
В этом Послании намечались юбилейные торжества во всех странах русского 
рассеяния, во всём мире» 6, при этом особо «подчеркивалось единство русского 
церковного народа в России и зарубежье» 7. В 1988 г. Священноначалие РПЦЗ 
также выпустило ряд Посланий к пастве, в которых подчеркивалась духовная 
и каноническая преемственность от исторической Русской Церкви 8.

1 Определение Архиерейского Синода Русской Православной Церкви Заграницей об установ-
лении празднования дня Св. князя Владимира как общего русского церковно- национального 
праздника // Законодательство Русской Православной Церкви Заграницей: (1921–2007). 
Сост. Д. П. Анашкин. М.: Изд-во ПСТГУ, 2013. С. 73.

2 Протокол № 10 Священного Собора Архиереев Русской Православной Церкви Заграницей // 
Законодательство Русской Православной Церкви Заграницей: (1921–2007). Сост. Д. П. Анаш-
кин. М.: Изд-во ПСТГУ, 2013. С. 73.

3 Определение Архиерейского Собора Русской Православной Церкви Заграницей о празднова-
нии дня Св. Великого Князя Владимира // Законодательство Русской Православной Церкви 
Заграницей: (1921–2007). Сост. Д. П. Анашкин. М.: Изд-во ПСТГУ, 2013. С. 75.

4 Съезд, предваряющий 1000-летие Крещения русского народа (3–5 сентября 1977 г.) // Пре-
одоление разделения. Сост. свящ. А. Щелкачев, И. Е. Мельникова. Книга I. М.: Изд-во ПСТГУ, 
2011. С. 95.

5 Холодная Мелица. Четвертый Съезд православной русской общественности // Преодоление 
разделения. Сост. свящ. А. Щелкачев, И. Е. Мельникова. Книга I. М.: Изд-во ПСТГУ, 2011.С. 132.

6 Празднование 1000-летия Крещения Руси в Аргентине в 1988 году // Под Южным Крестом. 
Церковный вестник Воскресенского кафедрального собора в Буэнос- Айресе. Буэнос- Айрес, 
2013. № 32, июль 2013. С. 3.

7 «Я имею в жизни две ценности — Православие и русскость…». Последний Первоиерарх РПЦЗ 
Блаженнейший Митрополит Виталий (Устинов). Сост. Е. В. Семенова. М.: ИП Бурина А. В. 
(«Традиция»), 2014. С. 106.

8 Юбилейное послание Архиерейского Собора к пастве Русской Православной Церкви // Юби-
лейный сборник в память 1000-летия крещения Руси. 988–1988. Джорданвилль: Типография 
прп. Иова Почаевского; Свято- Троицкий монастырь, 1988. С. 1–4; [Виталий (Устинов), ми-
трополит]. Юбилейное послание Первоиерарха Русской Православной Зарубежной Церкви 



131

В юбилейный, 1988 год, по всем епархиям РПЦЗ прошли многочисленные 
церковно- общественные торжества 1. В Сан- Франциско также прошло несколь-
ко значимых и крупных мероприятий, посвященных празднованию 1000-ле-
тия Крещения Руси. Так, 27 марта прошел духовный концерт архиерейского 
хора кафед рального собора Всех скорбящих Радости под управлением регента 
Владимира Красовского 2. 29 мая большая группа паломников сан-францисских 
приходов РПЦЗ во главе с духовенством совершили паломничество в Форт- 
Росс 3. 10 сентября в Русском центре Сан- Франциско был дан концерт «Киевская 
Русь» 4, а 23, 25, 30 сентября и 2 октября там же состоялась опера А. Бородина 
«Князь Игорь», также приуроченная к 1000-летию Крещения Руси 5. 23 октября 
в Сан- Франциско прошли дни русской культуры, посвященные юбилею 6, а с 3 
по 6 ноября состоялся Съезд молодежи 7. Этот съезд, равно как и все юбилейные 
торжества, окончился главным празднованием, состоявшимся на Престольный 
праздник Сан- Францисского кафедрального собора в день памяти иконы Божи-
ей Матери Всех Скорбящих Радости 6 ноября 8. Торжественное богослужение 
возглавил архиепископ Западно- Американский и Сан- Францисский Антоний 
(Медведев) (1908–2000), выдающийся архипастырь РПЦЗ 9. Именно в день Пре-
стольного праздника многочисленным участникам торжественных мероприятий 
вручались памятные медали, посвященные как 1000-летию Крещения Руси, так 
и 300-летию со дня прославления образа Божией Матери Всех Скорбящих Радо-
сте «в 1688 г. после чудесного исцеления сестры патриарха Иоакима Евфимии 
Петровой Папиной, долгое время страдавшей от не заживавшей раны в боку» 10.

Памятная медаль в честь 1000-летия Крещения Руси и 300-летия яв-
ления иконы Пресвятой Богородицы «Всех скорбящих Радосте» (1988). Ме-
даль была изготовлена на Тайване по заказу приходского совета кафедрального 
собора 11, имела тираж в 1000 экземпляров и изготовлена из медно- никелевого 
сплава. Медаль представляет собой бронзовый круглый монетовидный жетон 
радиусом 57 мм. и толщиной 4 мм. Вес медали составляет 75,5 грамм. Медаль 
покрыта чернением.

// Юбилейный сборник в память 1000-летия крещения Руси. 988–988. Джорданвилль: Типо-
графия прп. Иова Почаевского; Свято- Троицкий монастырь, 1988. С. 5–6 и др.

1 См.: Юбилейный сборник в память 1000-летия крещения Руси. 988–1988. Джорданвилль: Ти-
пография прп. Иова Почаевского; Свято- Троицкий монастырь, 1988.

2 Полчанинов Р. Хроника- библиография празднования 1000-летия Крещения Руси. // Русское 
Возрождение. Нью- Йорк — Москва — Париж, 1989. № 46 (II) 1989. С. 155.

3 С. 158.
4 С. 165.
5 Там же.
6 С. 167.
7 Там же.
8 С. 167–168.
9 См.: Перекрестов Петр, прот. Архиепископ Антоний (Медведев): Монах до своего последнего 

издыхания // Правмир — URL: https://www.pravmir.ru/arxiepiskop- antonĳ -medvedev- monax-
do-svoego- poslednego-izdyxaniya/ (дата обращения: 10.01.2025).

10 Комашко Н.И. «Всех скорбящих Радость», икона Божией Матери // Православная энциклопе-
дия. М.: Церковно- научный центр «Православная энциклопедия», 2005. Т. IX. С. 707.

11 Перекрестов Петр, прот. Личное сообщение автору от 17.01.2025.

Бочков П. В., свящ. Памятные медали РПЦЗ в честь 1000-летия Крещения Руси, 300-летия явления иконы...



132

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Автором эскизного проекта медали являлся художник Кришпинович 
Серафим Георгиевич (07.09.2012–12.04.2001). В 1980–1990 гг. он являлся ак-
тивным членом епархиального совета Западно- Американской епархии РПЦЗ, 
а также состоял в ряде русских эмигрантских организаций (Общеказачий 
Союз и т. п.).

Аверс медали представляет собой изображение святого равноапостоль-
ного великого князя Владимира Святославича, крестителя Руси, вписанное 
в центральный круг. Основой для изображения святого равноапостольного 
князя Владимира стал известный образ князя, широко использовавшийся 
и в 1938 году, в дни празднования 950-летия Крещения Руси. Великий князь 
изображен в княжеской богато украшенной одежде, поверх которой накинута 
княжеская мантия — плащ, богато расшитый крестами. Голова князя украшена 
княжеской шапкой — венцом, также богато украшенным драгоценными камня-
ми. Над самим венцом различим небольшой крест. Вокруг головы святого кня-
зя расположен традиционный иконографический нимб. В правой руке святой 
Владимир сжимает большой восьмиконечный крест, одновременно прижимая 
левую руку к нижней части груди, что, очевидно, подчеркивает особое молит-
венное и благоговейное состояние святого. На заднем фоне весьма качествен-
но прорисованы изображения берега Днепра, крестовокупольного каменного 
храма — Десятинной Церкви в Киеве, во имя Успения Пресвятой Богородицы, 
а также деревянные городские постройки. Также весьма качественно отображе-
но облачное небо, подчеркивающее широкий простор композиции. По бокам 
от нимба святого расположена надпись на церковно- славянском языке: сле-
ва — св. велик. кн. Справа — Владимiръ. В верхней части медали идет круговая 
надпись на церковно- славянском языке: «ТЫСЯЧЕЛѢТIЕ КРЕЩЕНIѦ РУСИ». 
В нижней расположены даты: «988 1000 лѣтъ 1988». Между надписями име-
ются небольшие графические элементы, расположенные с целью зрительного 
разделения надписей.

Оборотная сторона медали представляет собой иконографический образ 
Божией Матери «Всех Скорбящих Радосте» «с грошиками», где Божия Матерь 
изображена без Богомладенца, и ее распростертые руки устремлены к тут же 
представленным четырем фигурам, молящимся Ей, по две с права и слева соот-
ветственно. Кроме того, по бокам от Нее, изображено два святых ангела, скло-
нившимися в полупоклоне перед Богородицей. На главе Пресвятой Девы надета 
корона, а вокруг самой главы расположен сияющий и украшенный нимб. Сама 
фигура Богородицы как бы выплывает из облака, очертания которого хорошо 
видны на заднем плане. Кроме того, на иконографическом образе расположены 
сами «грошики» — монеты с хорошо читаемыми на них цифрами — номина-
лами монет — 1, 5 и 10 копеек. В верхней части медали видна круговая над-
пись на церковно- славянском языке: «ꙖВЛЕНIѦ ИКОНЫ ПРЕСВ. БОГОРО-
ДИЦ ВСѢХЪ СКОРБѦЩИХЪ РАДОСТИ». В нижней расположены даты: «1688 
300 лѣтъ 1988».

Памятная медаль, ставшая свидетелем торжеств в г. Сан- Франциско, и сей-
час хранится у многих верующих РПЦЗ, напоминая о празднике огромного ду-
ховного и консолидирующего значения для всего русского рассеяния.



133

Фото 1. Аверс памятной медали в честь 
1000-летия Крещения Руси и 300-летия 
явления иконы Пресвятой Богородицы 
«Всех скорбящих Радосте» (1988).

Фото 2. Реверс памятной медали в честь 
1000-летия Крещения Руси и 300-летия 
явления иконы Пресвятой Богородицы 
«Всех скорбящих Радосте» (1988) 1.

Вторая рассматриваемая памятная медаль посвящена эпохальному со-
бытию в жизни Русской Православной Церкви Заграницей — прославлению 
в лике святых святителя Иоанна (Максимовича), архиепископа Шанхайского 
и Сан- Францисского 2 июля 1994 года по новому стилю.

О жизни и служении святителя Иоанна Шанхайского написаны уже десят-
ки книг 2. Его иконографический образ можно встретить почти в каждом храме 
РПЦЗ за границей и в очень многих храмах в Отечестве.

Однако особое чувство к личности этого святителя питают православные 
верующие Сан- Франциско, среди которых немало потомков тех, кого святитель 
Иоанн фактически спас, эвакуировав их из коммунистического Китая на Фи-
липпины, а затем сделав все, чтобы облегчить получение ими виз для переезда 
в США 3. Как известно, на момент окончания Второй мировой вой ны епископ 
Иоанн являлся епископом Шанхайским, викарием Пекинской епархии. В 1945 г. 
Красная армия вошла в Маньчжурию. Началась работа советских спецслужб, 
ставившая своей целью выявление, преследование и арест наиболее актив-
ных противников большевизма, ветеранов Белого движения на Дальнем Вос-

1 Источник фото: из собрания автора.
2 Dunlop John B. Exodus: St John Maximovitch Leads His Flock Out of Shanghai. — Crestwood: 

St. Vladimirs Seminary Press, 2017; Серафим (Роуз), иером., Герман (Подмошенский), игумен. 
Блаженный Иоанн Чудотворец. М.: Правило веры; Русский паломник, 1993; Единственный. 
Первое житие святителя Иоанна Шанхайского и Сан- Францисского Чудотворца. М.: Фонд 
Иоанна Чудотворца; Музей Иоанн Чудотворца, 2017; Владыка Иоанн — святитель Русского 
зарубежья / сост. прот. Петр Перекрёстов. — 4-е изд. М.: Изд-во Сретенского монастыря, 
2014; Святитель Русского Зарубежья вселенский чудотворец Иоанн / сост.: А. Леднёв, Е. Лу-
кьянов. М.: Православный паломник, 1998; «От него нельзя оторваться…»; Святитель Иоанн 
Шанхайский и Сан- Францисский в письмах П. С. Лопухина к прот. Георгию Граббе. М.: Изд-во 
ПСТГУ, 2022 и др.

3 Никитин Д. Н. Иоанн (Максимович) // Православная энциклопедия. М.: Церковно- научный 
центр «Православная энциклопедия», 2010. Т. XXIII. С. 232.

Бочков П. В., свящ. Памятные медали РПЦЗ в честь 1000-летия Крещения Руси, 300-летия явления иконы...



134

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

токе. Конечно же, представители духовенства также были под угрозой ареста 
и репрессий. Весь епископат РПЦЗ в Китае, кроме свт. Иоанна, признал выс-
шей церковной властью Московскую Патриархию 1. Реагируя на эти события, 
священноначалие РПЦЗ преобразовало Шанхайское викариатство в епархию. 
«Кроме Шанхайской епархии Архиерейский Синод подчинил владыке Иоанну 
и все остальные приходы в Китайском регионе, пожелавшие остаться в ведении 
Зарубежного Синода. Но успех архиепископа Иоанна в Китае был недолгим. 
В 1949 г. к власти в этой стране пришли коммунисты, и для епархии РПЦЗ на-
ступили последние дни. Американские корабли увозили русских в очередное 
изгнание» 2. Впоследствии эта волна русской эмиграции осела в основном в Ав-
стралии и на Западном побережье США, в частности, — довольно организо-
вано — в Калифорнии, в Сан- Франциско. Практически все они, за редким ис-
ключением, вливались в уже существующие приходы РПЦЗ или образовывали 
новые общины в составе Зарубежной Церкви 3. Сам архиепископ Иоанн в 1950–
1962 гг. совершал свое служение в Западной Европе в качестве архиепископа 
Брюссельского и Западноевропейского. И в 1962 г. прибыл в США, будучи уже 
Сан- Францисским архиереем, о чем было сказано выше.

2 июля 1966 г. святитель Иоанн мирно почил «в своей келье в гор. Сиэтле 
во время молитвы перед Курско- Коренной чудотворной иконой Божьей Матери. 
После этого его тело 6 дней лежало в гробу в жару, и никакого тленного запаха 
не ощущалось, а рука почившего была мягкой» 4. Отпевание новопреставленно-
го, на которое собралось огромное количество верующих и духовенства, возгла-
вил Первоиерарх РПЦЗ митрополит Филарет (Вознесенский). После этого тело 
святителя Иоанна было предано земле в крипте- усыпальнице Сан-францисского 
собора, непосредственно под алтарной частью собора 5. «11 окт. 1993 г. спе-
циальная комиссия РПЦЗ по освидетельствованию останков обнаружила его 
мощи нетленными» 6. Эти свидетельства были зафиксированы специальным 
Актом, который подписали все участники освидетельствования, в том числе 
три епископа РПЦЗ 7. Несмотря на явные свидетельства святости, «в Зарубежной 
Церкви было немало противников его прославления. В вину святителю ставили 
его признание благодатности Московской Патриархии, спокойное отношение 
к проблемам календаря и пасхалии, а также его административные промахи. 

1 Кострюков А. А. Русская Зарубежная Церковь в 1939–1964 гг. Административное устройство 
и отношения с Церковью в Отечестве. М.: Изд-во ПСТГУ, 2915. С. 129–130.

2 Там же. С. 177.
3 Хисамутдинов А. А. Русский Сан- Франциско. М.: Вече, 2010. С. 197, 205–206.
4 Кузнецов В. А. Русское православное зарубежное монашество в ХХ веке. Биографический спра-

вочник. — 2-е изд., испр. и доп. Екатеринбург: «Уральский рабочий», 2015. С. 177.
5 A Brief Life of Our Father Among the Saints Archbishop John wonder- worker of Shanghai and San 

Francisco // Holy Virgin Cathedral — Joy of all Who Sorrow — URL: https://sfsobor.com/life.php 
(дата обращения: 10.01.2025); Филарет (Рожнов), архиепископ. Узкий путь канонической 
преемственности Русской Церкви. Б.м., [2021]. С. 428.

6 Никитин Д. Н. Иоанн (Максимович) // Православная энциклопедия. М.: Церковно- научный 
центр «Православная энциклопедия», 2010. Т. XXIII. С. 233.

7 См.: Акт Комиссии по освидетельствованию останков святителя Иоанна Шанхайского и Сан 
Францисского // Слова. Иже во святого отца нашего Иоанна, Архиепископа Шанхайского 
и Сан Францисского Чудотворца. Сан Франциско: «Русский пастырь», 1994. С. 338–342.



135

Однако сторонники канонизации со своей стороны указывали на многочис-
ленные случаи его молитвенной помощи, настаивали, что с физической точки 
зрения эти факты необъяснимы. В 1993 г. Архиерейский Собор РПЦЗ принял 
решение о прославлении святителя Иоанна» 1.

Однако официальные торжества по случаю прославления были отложены 
на июль 1994 г. И 2 июля 1994 г. святитель Иоанн (Максимович) был причислен 
к лику святых Архиерейским Синодом РПЦЗ 2. Уже после подписания Акта о ка-
ноническом общении РПЦЗ с Московским Патриархатом, в 2008 г. решением 
Архиерейского Собора Русской Православной Церкви его имя было включено 
в святцы для общецерковного почитания 3.

Для участников торжеств по случаю канонизации святителя Иоанна была 
изготовлена памятная медаль в честь прославления святителя Иоанна 
Шанхайского и Сан- Францисского (1994).

Медаль была произведена на Тайване по заказу Западно- Американской 
епархии РПЦЗ 4, имела тираж в 1000 экземпляров и была изготовлена из бе-
риллиевой бронзы высокого качества. Медаль представляет собой круглый мо-
нетовидный жетон радиусом 57 мм и толщиной 4 мм. Вес медали составляет 
77,6 грамм.

Автором эскизного проекта медали также был художник С. Г. Кришпино-
вич.

Аверс медали представляет собой иконографическое изображение святите-
ля Иоанна (Максимовича), вписанное в центральный круг. Святитель облачен 
в рясу, архиерейскую мантию со скрижалями, а также в клобук с бриллианто-
вым крестом — знаком отличия архиепископа. За главой святителя располо-
жен традиционный иконографический нимб. Правая рука святителя воздета 
в именословном благословении. В левой руке свт. Иоанн держит уменьшен-
ное изображение Сан-францисского кафедрального собора в честь иконы Бо-
жией Матери «Всех Скорбящих Радость», так как именно при нем собор был 
достроен и освящен. В верхней части медали расположена круговая надпись 
на церковно- славянском языке: «ПРОСЛАВЛЕНIЕ СВѦТ. IІѠАННА ШАНХАЙ-
СКАГО И САНЪ-ФРАНЦИССКАГО». В нижней — даты, указанные по старому 
и новому календарным стилям: «19 їюнѧ / 2 їюлѧ 1994». Между надписями 
имеются небольшие графические элементы в виде маленьких крестиков, рас-
положенные с целью зрительного разделения надписей.

Оборотная сторона медали представляет собой изображение восьмиконеч-
ного креста, вписанного в центральный круг. Слева от креста видно изображе-

1 Кострюков А. А. История Русской Зарубежной Церкви: 1920–2007. Учебное пособие. М.: Изд-
во ПСТГУ, 2024. С. 359.

2 Нивьер А. Православные священнослужители, богословы и церковные деятели русской эми-
грации в Западной и Центральной Европе. 1920–1995. Биографический справочник. М. — Па-
риж: Русский путь; YMCA-PRESS, 2007. С. 230.

3 Определение Освященного Архиерейского Собора по докладу председателя синодальной Ко-
миссии по канонизации святых митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия // Жур-
нал Московской Патриархии. 2008. № 8. С. 14.

4 Перекрестов Петр, прот. Личное сообщение автору от 17.01.2025.

Бочков П. В., свящ. Памятные медали РПЦЗ в честь 1000-летия Крещения Руси, 300-летия явления иконы...



136

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

ние собора во имя иконы Божией Матери «Споручница грешных» в Шанхае 1, 
с соответствующей подписью «SHANGHAI». Справа изображена церковь в честь 
святого праведного Иова Многострадального в Брюсселе, известная также 
как храм- памятник Царю — Мученику Николаю II и всем русским людям, бо-
гоборческой властью в смуте убиенным 2. Его изображению также сопутствует 
надпись «BRUSSELS». Оба храма были связаны со служением в них свт. Иоанна, 
имеют собственную уникальную историю, и каждый из них в отдельности явля-
ется «лампадой Русского Зарубежья святым мученикам Русской Церкви» 3. Все 
надписи на оборотной стороне приведены на английском языке, стилизованы 
под церковно- славянский шрифт и повторяют надписи, расположенные на ли-
цевой стороне медали: «GLORIFICATION OF ST. JOHN OF SHANGHAI AND SAN 
FRANCISCO», а также даты: «June 19 / July 2, 1994». Между надписями имеются 
аналогичные лицевой стороне небольшие графические элементы в виде ма-
леньких крестиков, расположенные с целью зрительного разделения надписей.

Очевидно, что эти памятные медали стали свидетельством горячей любви 
сан-францисской паствы к своему пастырю. Спустя много лет со дня прослав-
ления день памяти святителя Иоанна всегда привлекает огромное количество 
молящихся в часы торжественного богослужения. По свидетельству посещав-
ших храм, он в этот день наполнен «до отказа» 4.

Фото 3. Аверс памятной медали в честь 
прославления святителя Иоанна 
Шанхайского и Сан- Францисского (1994).

Фото 4. Реверс памятной медали в честь 
прославления святителя Иоанна 
Шанхайского и Сан- Францисского (1994).

Описываемые экземпляры памятных медалей принадлежат автору статьи 
и были любезно подарены ключарем кафедрального собора Пресвятой Бого-
родицы «Всех скорбящих Радости» в г. Сан- Франциско, секретарем Западно- 
Американской епархии РПЦЗ митрофорным протоиереем Петром Перекре-
стовым осенью 2024 г., за что автор приносит уважаемому о. Петру самую 
сердечную благодарность.

1 См.: Черкасов- Георгиевский В. Г. Русский храм на чужбине. М.: Паломникъ, 2003. С. 231–242.
2 Там же. С. 254–278.
3 Там же. С. 278.
4 Бабушкин Виталий, свящ. Служение в США // Ипатьевский вестник. 2016. № 4 (4). С. 136.



137

Данные медали стоят в одном ряду с прочими медалями, изготовленными 
Западно- Американской епархией Русской Православной Церкви Заграницей. 
Из них известны медали, посвященные 75-летнему юбилею кафедрального со-
бора «Всех скорбящих Радость», а также плакетка в память о 20-летии прослав-
ления святителя Иоанна Шанхайского и Сан- Францисского 1.

Подводя итог описанию памятных медалей, стоит сказать и о том, что они 
стали не только фактом памяти, но и частью свидетельства и проповеди право-
славной веры для всего инославного мира. Ведь православие — достояние всего 
христианства, и несмотря на то, что западная цивилизация в ходе историче-
ского процесса далеко отошла от него, тем не менее, благодаря свидетельству 
РПЦЗ и вообще русской духовной традиции, оно стало ближе и для инослав-
ных христиан. Так, Первоиерарх РПЦЗ митрополит Анастасий (Грибановский) 
(1873–1965) в 1938 г. писал, что «только православие с его неисчерпаемою жи-
вотворящею творческою силою может снова оживить и возвеличить русский 
народ. В православной вере ему даровано такое сокровище, коим он не только 
может возродиться сам, но и обогатить весь мир» 2.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Акт Комиссии по освидетельствованию останков святителя Иоанна Шанхай-

ского и Сан Францисского // Слова. Иже во святого отца нашего Иоанна, Архиепископа 
Шанхайского и Сан Францисского Чудотворца. Сан Франциско: «Русский пастырь», 1994. 
С. 338–342.

2. Анастасий (Грибановский), митрополит. Значение Владимирского юбилейного 
года // Русское зарубежье в год тысячелетия крещения Руси. Сборник. М.: Столица, 1991. 
С. 12–17.

3. Бабушкин Виталий, свящ. Служение в США //  Ипатьевский вестник. 2016. № 4 
(4). С. 133–142.

4. Бочков П. В., свящ. Бронзовая плакетка в память о 20-летии прославления свя-
тителя Иоанна Шанхайского и Сан- Францисского // Вестник Кузбасской православной 
духовной семинарии. 2025. № 1 (20). С. 50–66

5. Буевский А. С., Михайлов М. С. Аполлинарий (Кошевой) // Православная энцикло-
педия. М.: Церковно- научный центр «Православная энциклопедия», 2001. Т. III. С. 62–63.

6. [Виталий (Устинов), митрополит]. Юбилейное послание Первоиерарха Русской 
Православной Зарубежной Церкви // Юбилейный сборник в память 1000-летия крещения 
Руси. 988–1988. Джорданвилль: Типография прп. Иова Почаевского; Свято- Троицкий мо-
настырь, 1988. С. 5–6.

7. Владыка Иоанн — святитель Русского зарубежья / сост. прот. Петр Перекрё-
стов. — 4-е изд. М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2014.

8. Единственный. Первое житие святителя Иоанна Шанхайского и Сан- Францис-
ского Чудотворца. М.: Фонд Иоанна Чудотворца; Музей Иоанн Чудотворца, 2017.

9. Комашко Н. И. «Всех скорбящих Радость», икона Божией Матери // Православная 
энциклопедия. М.: Церковно- научный центр «Православная энциклопедия», 2005. Т. IX. 
С. 707–717.

1 См.: Бочков П. В., свящ. Бронзовая плакетка в память о 20-летии прославления святителя Ио-
анна Шанхайского и Сан- Францисского // Вестник Кузбасской православной духовной семи-
нарии. 2025. № 1 (20). С. 50–66

2 Анастасий (Грибановский), митрополит. Значение Владимирского юбилейного года // Рус-
ское зарубежье в год тысячелетия крещения Руси. Сборник. М.: Столица, 1991. С. 17.

Бочков П. В., свящ. Памятные медали РПЦЗ в честь 1000-летия Крещения Руси, 300-летия явления иконы...



138

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

10. Кострюков А. А. История Русской Зарубежной Церкви: 1920–2007. Учебное посо-
бие. М.: Изд-во ПСТГУ, 2024.

11. Кострюков А. А. Русская Зарубежная Церковь в 1925–1938 гг. Юрисдикционные 
конфликты и отношения с московской церковной властью. М.: Изд-во ПСТГУ, 2012.

12. Кострюков А. А. Русская Зарубежная Церковь в 1939–1964 гг. Административное 
устройство и отношения с Церковью в Отечестве. М.: Изд-во ПСТГУ, 2015.

13. Кострюков А. А. Русская Зарубежная Церковь при митрополите Филарете (Воз-
несенском) 1964–1985 гг. М.: Издательство ПСТГУ, 2021.

14. Кузнецов В. А. Русское православное зарубежное монашество в ХХ веке. Биогра-
фический справочник. — 2-е изд., испр. и доп. Екатеринбург: «Уральский рабочий», 2015.

15. Л. Н. Парийский о церковной ситуации в Америке в середине 1940-х гг. // Вестник 
ПСТГУ II: История. История Русской Православной Церкви. 2012. Вып. 6 (49). С. 65–118.

16. Мосс В. Православная Церковь на перепутье (1917–1999). Пер. с англ., редактор 
перевода Т. А. Сенина. — СПб., 2001.

17. Нивьер А. Православные священнослужители, богословы и церковные деятели 
русской эмиграции в Западной и Центральной Европе. 1920–1995. Биографический спра-
вочник. М. — Париж: Русский путь; YMCA-PRESS, 2007.

18. Низовцев Н. А. Русское православие в Калифорнии в 1917–1930-е гг. // Государ-
ство, общество, церковь в истории России ХХ–XXI веков. Материалы XIV Международной 
научной конференции: в 2 ч., Иваново, 18–19 марта 2015 года. Часть 1. Иваново: Федераль-
ное государственное бюджетное образовательное учреждение высшего профессионального 
образования «Ивановский государственный университет», 2015. С. 247–253.

19. Никитин Д. Н. Иоанн (Максимович) // Православная энциклопедия. М.: Цер-
ковно- научный центр «Православная энциклопедия», 2010. Т. XXIII. С. 230–234.

20. Определение Архиерейского Синода Русской Православной Церкви Заграницей 
об установлении празднования дня Св. князя Владимира как общего русского церковно- 
национального праздника // Законодательство Русской Православной Церкви Заграницей: 
(1921–2007). Сост. Д. П. Анашкин. М.: Изд-во ПСТГУ, 2013. С. 73.

21. Определение Архиерейского Собора Русской Православной Церкви Заграницей 
о праздновании дня Св. Великого Князя Владимира // Законодательство Русской Православ-
ной Церкви Заграницей: (1921–2007). Сост. Д. П. Анашкин. М.: Изд-во ПСТГУ, 2013. С. 75.

22. Определение Освященного Архиерейского Собора по докладу председателя си-
нодальной Комиссии по канонизации святых митрополита Крутицкого и Коломенского 
Ювеналия // Журнал Московской Патриархии. 2008. № 8. С. 14.

23. От него нельзя оторваться…». Святитель Иоанн Шанхайский и Сан- Фран цисский 
в письмах П. С. Лопухина к прот. Георгию Граббе. М.: Изд-во ПСТГУ, 2022.

24. Перекрестов Петр, прот. Архиепископ Антоний (Медведев): Монах до своего 
последнего издыхания // Правмир — URL: https://www.pravmir.ru/arxiepiskop- antonĳ-
medvedev- monax-do-svoego- poslednego-izdyxaniya/ (дата обращения 10.01.2025).

25. Перекрестов Петр, прот. Личное сообщение автору от 17.01.2025.
26. Полчанинов Р. Хроника- библиография празднования 1000-летия Крещения Руси. 

// Русское Возрождение. Нью- Йорк — Москва — Париж, 1989. № 46 (II) 1989. С. 150–169.
27. Празднование 1000-летия Крещения Руси в Аргентине в 1988 году // Под Южным 

Крестом. Церковный вестник Воскресенского кафедрального собора в Буэнос- Айресе. 
Буэнос- Айрес, 2013. № 32, июль 2013. С. 3–4.

28. Протокол № 10 Священного Собора Архиереев Русской Православной Церкви 
Заграницей // Законодательство Русской Православной Церкви Заграницей: (1921–2007). 
Сост. Д. П. Анашкин. М.: Изд-во ПСТГУ, 2013. С. 73.

29. Святитель Русского Зарубежья вселенский чудотворец Иоанн / сост.: А. Леднёв, 
Е. Лукьянов. М.: Православный паломник, 1998.



139

30. Свято- Николаевский Собор, Сан- Франциско, США. Сост. архимандрит Павел 
(Фокин). М., б. г.

31. Серафим (Роуз), иером., Герман (Подмошенский), игумен. Блаженный Иоанн 
Чудотворец. М.: Правило веры; Русский паломник, 1993.

32. Столп огненный. Митрополит Нью- Йоркский и Восточно- Американский Филарет 
(Вознесенский) и Русская Зарубежная Церковь (1964–1985). Составление и комментарии 
монахини Кассии (Т. А. Сениной). СПб., 2007.

33. Съезд, предваряющий 1000-летие Крещения русского народа (3–5 сентября 
1977 г.) // Преодоление разделения. Сост. свящ. А. Щелкачев, И. Е. Мельникова. Книга I. М.: 
Изд-во ПСТГУ, 2011. С. 95.

34. Филарет (Рожнов), архиепископ. Узкий путь канонической преемственности 
Русской Церкви. Б.м., [2021].

35. Хисамутдинов А. А. Русский Сан- Франциско. М.: Вече, 2010.
36. Холодная Мелица. Четвертый Съезд православной русской общественности 

// Преодоление разделения. Сост. свящ. А. Щелкачев, И. Е. Мельникова. Книга I. М.: Изд-во 
ПСТГУ, 2011.С. 132. ОБЩАЯ С. 132–134.

37. Черкасов- Георгиевский В. Г. Русский храм на чужбине. М.: Паломникъ, 2003.
38. Юбилейное послание Архиерейского Собора к пастве Русской Православной 

Церкви // Юбилейный сборник в память 1000-летия крещения Руси. 988–1988. Джордан-
вилль: Типография прп. Иова Почаевского; Свято- Троицкий монастырь, 1988. С. 1–4.

39. Юбилейный сборник в память 1000-летия крещения Руси. 988–1988. Джордан-
вилль: Типография прп. Иова Почаевского; Свято- Троицкий монастырь, 1988.

40. «Я имею в жизни две ценности — Православие и русскость…». Последний Перво-
иерарх РПЦЗ Блаженнейший Митрополит Виталий (Устинов). Сост. Е. В. Семенова. М.: ИП 
Бурина А. В. («Традиция»), 2014.

41. A Brief Life of Our Father Among the Saints Archbishop John wonder- worker of Shang-
hai and San Francisco // Holy Virgin Cathedral — Joy of all Who Sorrow. –URL: https://sfsobor.
com/life.php (дата обращения 10.01.2025).

42. Dunlop John B. Exodus: St John Maximovitch Leads His Flock Out of Shanghai. Crest-
wood: St. Vladimirs Seminary Press, 2017.

REFERENCES
1. Akt Komissii po osvidetel`stvovaniyu ostankov svyatitelya Ioanna Shanxajskogo i San 

Francisskogo // Slova. Izhe vo svyatogo otcza nashego Ioanna, Arxiepiskopa Shanxajskogo i San 
Francisskogo Chudotvorcza. San Francisko: «Russkĳ pasty`r`», 1994. S. 338–342. (In Russian).

2. Anastasĳ (Gribanovskĳ), mitropolit. Znachenie Vladimirskogo yubilejnogo goda 
// Russkoe zarubezh`e v god ty`syacheletiya kreshheniya Rusi. Sbornik. M.: Stolicza, 1991. 
S. 12–17. (In Russian).

3. Babushkin Vitalĳ, svyashh. Sluzhenie v SShA // Ipat`evskĳ vestnik. 2016. № 4 (4). 
S. 133–142. (In Russian).

4. Bochkov P.V., svyashh. Bronzovaya plaketka v pamyat` o 20-letii proslavleniya 
svyatitelya Ioanna Shanxajskogo i San- Francisskogo // Vestnik Kuzbasskoj pravoslavnoj duxovnoj 
seminarii. 2025. № 1 (20). S. 50–66(In Russian).

5. Buevskĳ A.S., Mixajlov M. S. Apollinarĳ (Koshevoj) // Pravoslavnaya e`nciklopediya. 
M.: Cerkovno- nauchny`j centr «Pravoslavnaya e`nciklopediya», 2001. T. III. S. 62–63. 
(In Russian).

6. [Vitalĳ (Ustinov), mitropolit]. Yubilejnoe poslanie Pervoierarxa Russkoj Pravoslavnoj 
Zarubezhnoj Cerkvi // Yubilejny`j sbornik v pamyat` 1000-letiya kreshheniya Rusi. 988–1988. 

Бочков П. В., свящ. Памятные медали РПЦЗ в честь 1000-летия Крещения Руси, 300-летия явления иконы...



140

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Dzhordanvill`: Tipografiya prp. Iova Pochaevskogo; Svyato- Troiczkĳ monasty`r`, 1988. S. 5–6. 
(In Russian).

7. Vlady`ka Ioann — svyatitel` Russkogo zarubezh`ya / sost. prot. Petr Perekryostov. — 
4-e izd. M.: Izd-vo Sretenskogo monasty`rya, 2014. (In Russian).

8. Edinstvenny`j. Pervoe zhitie svyatitelya Ioanna Shanxajskogo i San- Francisskogo 
Chudotvorcza. M.: Fond Ioanna Chudotvorcza; Muzej Ioann Chudotvorcza, 2017. (In Russian).

9. Komashko N.I. «Vsex skorbyashhix Radost`», ikona Bozhiej Materi // Pravoslavnaya 
e`nciklopediya. M.: Cerkovno- nauchny`j centr «Pravoslavnaya e`nciklopediya», 2005. T. IX. S. 
707–717. (In Russian).

10. Kostryukov A. A. Istoriya Russkoj Zarubezhnoj Cerkvi: 1920–2007. Uchebnoe posobie. 
M.: Izd-vo PSTGU, 2024. (In Russian).

11. Kostryukov A. A. Russkaya Zarubezhnaya Cerkov` v 1925–1938 gg. Yurisdikcionny`e 
konflikty` i otnosheniya s moskovskoj cerkovnoj vlast`yu. M.: Izd-vo PSTGU, 2012. (In Russian).

12. Kostryukov A. A. Russkaya Zarubezhnaya Cerkov` v 1939–1964 gg. Administrativnoe 
ustrojstvo i otnosheniya s Cerkov`yu v Otechestve. M.: Izd-vo PSTGU, 2015. (In Russian).

13. Kostryukov A. A. Russkaya Zarubezhnaya Cerkov` pri mitropolite Filarete 
(Voznesenskom) 1964–1985 gg. M.: Izdatel`stvo PSTGU, 2021. (In Russian).

14. Kuzneczov V. A. Russkoe pravoslavnoe zarubezhnoe monashestvo v XX veke. 
Biograficheskĳ spravochnik. — 2-e izd., ispr. i dop. Ekaterinburg: «Ural`skĳ rabochĳ», 2015. 
(In Russian).

15. L.N. Parĳskĳ o cerkovnoj situacii v Amerike v seredine 1940-x gg. // Vestnik PSTGU II: 
Istoriya. Istoriya Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi. 2012. Vy`p. 6 (49). S. 65–118. (In Russian).

16. Moss V. Pravoslavnaya Cerkov` na pereput`e (1917–1999). Per. s angl., redaktor 
perevoda T. A. Senina. — SPb., 2001. (In Russian).

17. Niv`er A. Pravoslavny`e svyashhennosluzhiteli, bogoslovy` i cerkovny`e deyateli 
russkoj e`migracii v Zapadnoj i Central`noj Evrope. 1920–1995. Biograficheskĳ spravochnik. 
M. — Parizh: Russkĳ put`; YMCA-PRESS, 2007. (In Russian).

18. Nizovcev N. A. Russkoe pravoslavie v Kalifornii v 1917–1930-e gg. // Gosudarstvo, 
obshhestvo, cerkov` v istorii Rossii XX–XXI vekov. Materialy` XIV Mezhdunarodnoj nauchnoj 
konferencii: v 2 ch., Ivanovo, 18–19 marta 2015 goda. Chast` 1. Ivanovo: Federal`noe 
gosudarstvennoe byudzhetnoe obrazovatel`noe uchrezhdenie vy`sshego professional`nogo 
obrazovaniya «Ivanovskĳ gosudarstvenny`j universitet», 2015. S. 247–253. (In Russian).

19. Nikitin D. N. Ioann (Maksimovich) // Pravoslavnaya e`nciklopediya. M.: Cerkovno- 
nauchny`j centr «Pravoslavnaya e`nciklopediya», 2010. T. XXIII. S. 230–234. (In Russian).

20. Opredelenie Arxierejskogo Sinoda Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi Zagranicej ob 
ustanovlenii prazdnovaniya dnya Sv. knyazya Vladimira kak obshhego russkogo cerkovno- 
nacional`nogo prazdnika // Zakonodatel`stvo Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi Zagranicej: (1921–
2007). Sost. D. P. Anashkin. M.: Izd-vo PSTGU, 2013. S. 73. (In Russian).

21. Opredelenie Arxierejskogo Sobora Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi Zagranicej o 
prazdnovanii dnya Sv. Velikogo Knyazya Vladimira // Zakonodatel`stvo Russkoj Pravoslavnoj 
Cerkvi Zagranicej: (1921–2007). Sost. D. P. Anashkin. M.: Izd-vo PSTGU, 2013. S. 75. 
(In Russian).

22. Opredelenie Osvyashhennogo Arxierejskogo Sobora po dokladu predsedatelya 
sinodal`noj Komissii po kanonizacii svyaty`x mitropolita Kruticzkogo i Kolomenskogo Yuvenaliya 
// Zhurnal Moskovskoj Patriarxii. 2008. № 8. S. 14. (In Russian).

23. Ot nego nel`zya otorvat`sya…». Svyatitel` Ioann Shanxajskĳ i San- Francisskĳ v 
pis`max P. S. Lopuxina k prot. Georgiyu Grabbe. M.: Izd-vo PSTGU, 2022. (In Russian).

24. Perekrestov Petr, prot. Arxiepiskop Antonĳ (Medvedev): Monax do svoego poslednego 
izdy`xaniya // Pravmir — URL: https://www.pravmir.ru/arxiepiskop- antonĳ-medvedev- monax-
do-svoego- poslednego-izdyxaniya/ (data obrashheniya 10.01.2025). (In Russian).



141

25. Perekrestov Petr, prot. Lichnoe soobshhenie avtoru ot 17.01.2025. (In Russian).
26. Polchaninov R. Xronika- bibliografiya prazdnovaniya 1000-letiya Kreshheniya Rusi. 

// Russkoe Vozrozhdenie. N`yu- Jork — Moskva — Parizh, 1989. № 46 (II) 1989. S. 150–169. 
(In Russian).

27. Prazdnovanie 1000-letiya Kreshheniya Rusi v Argentine v 1988 godu // Pod Yuzhny`m 
Krestom. Cerkovny`j vestnik Voskresenskogo kafedral`nogo sobora v Bue`nos- Ajrese. Bue`nos- 
Ajres, 2013. № 32, iyul` 2013. S. 3–4. (In Russian).

28. Protokol № 10 Svyashhennogo Sobora Arxiereev Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi 
Zagranicej // Zakonodatel`stvo Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi Zagranicej: (1921–2007). Sost. 
D. P. Anashkin. M.: Izd-vo PSTGU, 2013. S. 73. (In Russian).

29. Svyatitel` Russkogo Zarubezh`ya vselenskĳ chudotvorecz Ioann / sost.: A. Lednyov, 
E. Luk`yanov. M.: Pravoslavny`j palomnik, 1998. (In Russian).

30. Svyato- Nikolaevskĳ Sobor, San- Francisko, SShA. Sost. arximandrit Pavel (Fokin). M., 
b. g. (In Russian).

31. Serafim (Rouz), ierom., German (Podmoshenskĳ), igumen. Blazhenny`j Ioann 
Chudotvorecz. M.: Pravilo very`; Russkĳ palomnik, 1993. (In Russian).

32. Stolp ognenny`j. Mitropolit N`yu- Jorkskĳ i Vostochno- Amerikanskĳ Filaret 
(Voznesenskĳ) i Russkaya Zarubezhnaya Cerkov` (1964–1985). Sostavlenie i kommentarii 
monaxini Kassii (T. A. Seninoj). SPb., 2007. (In Russian).

33. S``ezd, predvaryayushhĳ 1000-letie Kreshheniya russkogo naroda (3–5 sentyabrya 
1977 g.) // Preodolenie razdeleniya. Sost. svyashh. A. Shhelkachev, I. E. Mel`nikova. Kniga I. M.: 
Izd-vo PSTGU, 2011. S. 95. (In Russian).

34. Filaret (Rozhnov), arxiepiskop. Uzkĳ put` kanonicheskoj preemstvennosti Russkoj 
Cerkvi. B.m., [2021]. (In Russian).

35. Xisamutdinov A. A. Russkĳ San- Francisko. M.: Veche, 2010. (In Russian).
36. Xolodnaya Melicza. Chetverty`j S``ezd pravoslavnoj russkoj obshhestvennosti // 

Preodolenie razdeleniya. Sost. svyashh. A. Shhelkachev, I. E. Mel`nikova. Kniga I. M.: Izd-vo 
PSTGU, 2011.S. 132. OBShhAYa S. 132–134. (In Russian).

37. Cherkasov- Georgievskĳ V. G. Russkĳ xram na chuzhbine. M.: Palomnik``, 2003. 
(In Russian).

38. Yubilejnoe poslanie Arxierejskogo Sobora k pastve Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi 
// Yubilejny`j sbornik v pamyat` 1000-letiya kreshheniya Rusi. 988–1988. Dzhordanvill`: 
Tipografiya prp. Iova Pochaevskogo; Svyato- Troiczkĳ monasty`r`, 1988. S. 1–4. (In Russian).

39. Yubilejny`j sbornik v pamyat` 1000-letiya kreshheniya Rusi. 988–1988. Dzhordanvill`: 
Tipografiya prp. Iova Pochaevskogo; Svyato- Troiczkĳ monasty`r`, 1988. (In Russian).

40. «Ya imeyu v zhizni dve cennosti — Pravoslavie i russkost`…». Poslednĳ Pervoierarx 
RPCzZ Blazhennejshĳ Mitropolit Vitalĳ (Ustinov). Sost. E. V. Semenova. M.: IP Burina A. V. 
(«Tradiciya»), 2014. (In Russian).

41. A Brief Life of Our Father Among the Saints Archbishop John wonder- worker of 
Shanghai and San Francisco // Holy Virgin Cathedral — Joy of all Who Sorrow. –URL: https://
sfsobor.com/life.php (data obrashheniya 10.01.2025). (In English).

42. Dunlop John B. Exodus: St John Maximovitch Leads His Flock Out of Shanghai. 
Crestwood: St. Vladimirs Seminary Press, 2017. (In English).

Статья поступила в редакцию 11.02.2025; одобрена после рецензирования 
13.03.2025; принята к публикации 13.06.2025.

The article was submitted 11.02.2025; approved after reviewing 13.03.2025; ac-
cepted for publication 13.06.2025.

Бочков П. В., свящ. Памятные медали РПЦЗ в честь 1000-летия Крещения Руси, 300-летия явления иконы...



142
© Андрианов Г. В., свящ., 2025.

Научная статья 
УДК 940.4+947.084.3(092)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–3–142–159
EDN: DICSIY

УЧАСТИЕ МАРШАЛА А. М. ВАСИЛЕВСКОГО 
В ПЕРВОЙ МИРОВОЙ ВОЙ НЕ 

И В ГРАЖДАНСКОЙ ВОЙ НЕ В РОССИИ

Георгий Владимирович Андрианов,
Церковный научно- исследовательский центр 
Костромской митрополии, Кострома, Россия,

director44@inbox.ru
ORCID: 0000–0001–7534–6776

Аннотация. Маршал СССР Александр Михайлович 
Василевский известен своими большими успехами в пе-
риод Великой Отечественной вой ны (1941–1945). Между 
тем его военный талант развивался в предыдущих во-
енных конфликтах: Первой мировой вой не (1914–1918) 
и Гражданской вой не в России (1917–1922). Выпускник 
Костромской духовной семинарии 1915 года, штабс- ка-
питан Александр Михайлович Васильевский (так звучала 
изначально его родовая фамилия) покинул действующую 
армию осенью 1917 года, когда стала меняться полити-
ческая обстановка. Примерно полтора года он занимал-
ся мирным трудом на педагогической работе. Весной 
1919 года вновь оказался «под ружьём» на стороне совет-
ской власти, с которой для себя отождествил централь-
ную власть в государстве после революционных событий.

Во время боевых действий Александр Михайлович 
зарекомендовал себя грамотным и решительным ко-
мандиром. При этом не переставал учиться сам и учить 
своих боевых товарищей военной науке. На этом исто-
рическом отрезке окончательно сформировался его лич-
ностный подход к солдату как человеку нового времени.

Ключевые слова: маршал Александр Михайлович Василевский, Первая мировая 
вой на, Гражданская вой на в России, Костромская губерния, Тульская губерния, Са-
марская губерния

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №3 (31). С. 142–159
Ipatievsky vestnik. 2025. № 3 (31). Р. 142–159

Священник Георгий 
Андрианов,
кандидат богословия, 
директор Церковного на-
учно-исследовательского 
центра Костромской 
митрополии
/
Priest Georgy Andrianov,
PhD in Theology, Director of 
the Church Research Center 
of the Kostroma Archdiocese



143

Андрианов Г. В., свящ. Участие маршала А. М. Василевского в Первой мировой вой не и в Гражданской вой не...

Для цитирования: Андрианов Г. В., свящ. Участие маршала А. М. Василевского 
в Первой мировой вой не и в Гражданской вой не в России // Ипатьевский вестник. 
2025. № 3. С. 142–159 https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3–142–159

CHURCH-HISTORICAL STUDIES
Scientific article

MARSHAL A. M. VASILEVSKY'S 
PARTICIPATION IN THE FIRST WORLD WAR 

AND THE RUSSIAN CIVIL WAR

Georgy Vladimirovich Andrianov,
Church Research Center of the Kostroma Metropolitanate, Kostroma, Russia,

director44@inbox.ru
ORC ID: 0000–0001–7534–6776

Abstract. Marshal of the USSR Alexander Mikhailovich Vasilevsky is known for his 
great achievements during the Great Patriotic War (1941–1945). However, his military ta-
lent was developed in previous conflicts, including the First World War (1914–1918) and the 
Russian Civil War (1917–1922). After graduating from the Kostroma Theological Seminary 
in 1915, Captain Alexander Mikhailovich Vasilevsky left the active army in the autumn of 
1917 due to the changing political situation. For about a year and a half, he worked peace-
fully as a teacher. In the spring of 1919, he was once again "under arms" on the side of the 
Soviet government, which he identified with the central government of the state after the 
revolutionary events.

During the fighting, Alexander Mikhailovich proved himself to be a competent and 
decisive commander. At the same time, he continued to learn and teach his comrades-
in-arms the art of warfare. During this period, his personal approach to the soldier as 
a representative of the new era was fully formed.

Keywords: Marshal Alexander Mikhailovich Vasilevsky, World War I, Russian Civil War, 
Kostroma Province, Tula Province, Samara Province

For ci tation: Andrianov G. V., priest. Marshal A. M. Vasilevsky's participation in the First 
World War and the Russian Civil War // Ipatievsky vestnik. 2025. № 3. Р. 142–159 (In Ru s-
sian). https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3–142–159

Спрашивали его [Иоанна Крестителя]
также и воины: а нам что делать?
И сказал им: никого не обижайте,
не клевещите, и довольствуйтесь своим жалованьем

(Лк 3, 14)

Первая мировая вой на

У
ЧАСТИЕ Александра Михайловича Василевского в Первой мировой вой не 
довольно неплохо описано в очерках, составленных российскими исследо-

вателями за последнее время. Послужной список штабс- капитана Васильев-



144

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

ского сегодня находится в открытом доступе. Сохранились журналы боевых 
действий, заполненные рукой будущего маршала. Подробные воспоминания 
о своей службе оставил и сам маршал. Из всего этого массива данных известно, 
что Василевский со своим подразделением принимал участие в Брусиловском 
прорыве, затем воевал на Румынском фронте. Поэтому предлагается обратить 
внимание в основном только на те моменты, которые ускользнули от внимания 
коллег.

Василевский вспоминал: «В начале Первой мировой вой ны я ещё не пони-
мал её несправедливого, империалистического характера и поступил в военное 
училище с искренним желанием получить военные знания для защиты независи-
мости своей Родины. Тогда меня ещё не покидала надежда после окончания вой-
ны вернуться к земле, к мирному труду на бескрайних российских просторах» 1.

Зимой 1915 года выпускник семинарии поступил в московское Алексе-
евское пехотное училище, которое считалось третьим в Российской империи 
по престижности после Павловского и Александровского. С 1906 года шефом 
училища являлся наследник трона — цесаревич Алексий, убитый в 1918 году 
вместе со всей семьей императора Николая II.

Маршал писал: «Я твёрдо усвоил некоторые истины, вычитанные в трудах 
[А. В. Суворова, М. И. Кутузова, Д. А. Милютина, М. Д. Скобелева, М. И. Драго-
мирова]» 2:

• Не рассказ, а показ, дополняемый рассказом.
• На первых порах обучай только самому необходимому.
• Не столько приказывай, сколько поручай.
• Поклоняться знамени.
• Служить Отечеству.
• Блюсти честь мундира.
• Близко общаться с подчиненными.
• Ставить службу выше личных дел.
• Не бояться самостоятельности.
• Действовать целеустремленно.
• Сообщи сначала только одну мысль, потребуй повторить её и по-

моги понять, потом сообщай следующую.
• Наше назначение — губить врага; воевать так, чтобы губить 

и не гибнуть, невозможно; воевать так, чтобы гибнуть и не губить, 
глупо.

По окончании училища Василевскому присвоили звание прапорщика. 
«Каждый из нас, — вспоминал маршал, — получил по 300 руб лей на обмунди-
рование (существовал обязательный перечень обмундирования. Его приобре-
тало училище под контролем командира роты) и 100 руб лей сверх того. Выда-

1 Василевский А.М. [Из статьи] Становление молодых офицеров // // Маршал Василевский : 
Москва в жизни и судьбе полководца: (исторические очерки, воспоминания, документы) / 
Главное архивное управление г. Москвы; [сост. В. А. Афанасьев, А. Н. Пономарев]. М.: Главное 
архивное управление г. Москвы, 2008. С. 446.

2 Василевский А. М. Дело всей жизни. М.: Политиздат, 1978. С. 18.



145

ли также револьвер, шашку, полевой бинокль, компас и действующие военные 
уставы»1.

После короткой службы в запасных частях Василевский прибыл в дей-
ствующую армию осенью 1915 года. Его 409-й пехотный Новохопёрский полк 
входил в состав 103-й пехотной дивизии. Название «Новохопёрский» связано 
в городом Новохопёрск Воронежской губернии. Это было новое подразделе-
ние (третьей очереди мобилизации), которое начало формироваться 6 июня 
1915 года из воронежских и тамбовских дружин государственного ополчения. 
Кто бы знал, что после Великой Отечественной вой ны маршал Александр Ми-
хайлович Василевский трижды будет избираться депутатом в Верховный Совет 
СССР от Воронежской и Тамбовской областей!

Младший офицерский состав Новохопёрского полка комплектовался в ос-
новном из недавних выпускников военных училищ. По штату военного времени 
офицерский корпус полка состоял из 79 человек. Усиленное денежное содержа-
ние молодых командиров составляло 800–900 руб лей в год. Во главе полка встал 
военный старой школы из Крыма, полковник Леонтьев Михаил Степанович 
(1863–1917?), которого Василевский очень уважал. «Я был назначен коман-
диром первой роты, — вспоминал Александр Михайлович. — Через некоторое 
время командир полка полковник Леонтьев признал её одной из лучших в полку 
по подготовке, воинской дисциплине и боеспособности. Как мне кажется, успех 
объяснялся доверием, которое оказывали мне солдаты» 2.

Примечательно, что уже тогда своих товарищей молодой офицер Александр 
Василевский рассматривал сквозь призму отношения к простому солдату, по его 
выражению, в «бывшей царской дореволюционной армии» 3. «К счастью, — вспо-
минал маршал, — когда я получил назначение в полк, то среди моих командиров 
и начальников тоже оказались такие офицеры [воспитанные на лучших тради-
циях русского офицерства]. Они были людьми разными, но сходными в одном —
обладали высокоразвитым чувством воинского долга, видели в солдате товари-
ща по оружию и ценили его, умели находить путь к его сердцу и уму» 4.

В своих мемуарах маршал Василевский даёт краткие характеристики мно-
гим офицерам дивизии, кроме командующего. Возможно, потому, что просто 
не знал его. В то время это был генерал- лейтенант Иван Константинович Сара-
фов (до 26 апреля 1917 года), болгарин по национальности. Вскоре он вышел 
в отставку и скончался в Софии в 1919 году.

Следуя наставлениям генерала Драгомирова, Василевский пронёс через все 
свои вой ны мысль о том, как важно для простого солдата почувствовать заботу 
командира о себе. Один из защитников Советского Заполярья во время Великой 
Отечественной вой ны вспоминал: «Конечно, было обидно, что из армейских 
руководителей никто не приехал в Колу и не встретился с личным составом. 

1 Там же. С. 17.
2 Там же. С. 23.
3 Василевский А.М. [Из статьи] Первичный воинский коллектив как объект исследования и со-

циального управления // Маршал Василевский : Москва в жизни и судьбе полководца: (исто-
рические очерки, воспоминания, документы) / Главное архивное управление г. Москвы; [сост. 
В. А. Афанасьев, А. Н. Пономарев]. М.: Главное архивное управление г. Москвы, 2008. С. 442.

4 Василевский А.М. [Из статьи] Становление молодых офицеров. С. 447.

Андрианов Г. В., свящ. Участие маршала А. М. Василевского в Первой мировой вой не и в Гражданской вой не...



146

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Ведь любой начальник всегда должен быть там, где сложнее всего. Его присут-
ствие вдохновляет людей, даже если он ничего лично не сделает и даже ничего 
не скажет. Помню, под Сталинградом — молва, как молния, разносила весть: 
"Жуков и Василевский у нас, с нами!"» 1

Сохранилось фото Василевского с однополчанином — Константином 
Дмитриевичем Бездетновым (1890–1944?), который так же как и Александр 
Михайлович, был ротным командиром в полку. «Снимок, — вспоминал мар-
шал, — сделан в августе 1917 года в Одессе, куда я, временно исполнявший 
в те дни должность командира батальона, был командирован после серьезных 
боёв, а К. Д. Бездетнов находился там на излечении. С фотографии глядят два 
молодых бравых поручика» 2.

После революции Бездетнов оказался на Камчатке, где работал врачом. Он 
не избежал государственных преследований как бывший офицер. В 1933 году 
советские органы арестовали его по делу сепаратистской организации «Авто-
номная Камчатка». Из 141 обвиняемого было расстреляно 95 человек. Через 
пять лет главный следователь был сам арестован и расстрелян по тем же об-
винениям — шпионаж и диверсионная деятельность 3. Это не помешало Без-
детнову отсидеть десять лет во время Великой Отечественной вой ны. Надо по-
лагать, что его бывший сослуживец из Генерального штаба Советской армии 
даже не подозревал об этом. Несмотря на то, что это фото публикуется почти 
во всех книгах про Василевского, данных по Бездетнову в них не приводится.

Противником Российской империи являлся блок Центральных держав, 
в который входили: Германия, Австро- Венгрия, Османская империя и Болгар-
ское царство. Под конец вой ны в Вене выпустили известную игральную коло-
ду с союзниками в виде карточных мастей: пики — османы, бубны — немцы, 
червы — австрийцы, трефы — болгары. Со всей этой колодой пришлось биться 
русскому солдату. На фронте погибли многие сыны Отечества, ещё больше по-
лучили ранения.

Ни один из биографов маршала, ни сам Александр Михайлович не упо-
минают о его ранении на Румынском фронте. Это случилось в районе деревни 
Марашеми 29 июля 1916 года. Накануне его пехотная дивизия участвовала 
во втором Ковельском сражении (26–27 июля 1916 года) в рамках Брусилов-
ского прорыва. Штабс-капитан Васильевский получил контузию, но, видимо, 
остался в строю. Факт ранения зафиксирован в документе, который хранится 
в картотеке бюро учёта потерь в Первой мировой вой не Российского Государ-
ственного Военно- исторического архива. В настоящее время карточка о ране-
нии размещена в открытом доступе 4.

1 Вареников В. В. Неповторимое [в 7-ми кн.] М.: Советский писатель, 2001. [Кн.] 2, ч. 3: Жизнь 
без вой ны. Север. С. 204.

2 Василевский А. М. Дело всей жизни. С. 24.
3 [Слабука В., полковник. Слово о госбезопасности; репринт статьи из газеты «Пограничник 

Северо- Востока» № 32 от 13 августа 2008 года] // Информационный портал Камчадалы.
ру. 31 января 2010. — URL: http://www.kamchadaly.ru/index.php/kunena/repressii/180-delo-
avtonomnaya- kamchatka (дата обращения: 09.05.2025).

4 [Карточка потерь] Васильевский Александр Михайлович // Памяти героев Великой вой-
ны 1914–1918: Портал Министерства обороны России. — URL: https://gwar.mil.ru/heroes/



147

Позднее землякам он рассказывал об этих суровых годах с улыбкой. В мае 
1970 года делегация кинешемцев привезла маршалу много сувениров, среди 
которых была книга о центре лаковой миниатюры — городе Палехе, а также 
изделия местных мастеров. Среди подарков была и живописная картина с ви-
дами окрестностей Кинешмы. Участник встречи вспоминал: «Александру Ми-
хайловичу понравилось всё, но особенно палехские поделки. Рассматривая их, 
он сказал: "В шестнадцатом или семнадцатом году служил в моей роте на ру-
мынском фронте один солдат из Палеха. На обычной почтовой бумаге делал мне 
такие рисуночки — загляденье. Девушкам посылал". Участники беседы увидели, 
как, сказав об этом, Александр Михайлович засмеялся, словно стряхнул с себя 
груз прожитых лет» 1.

Из офицерского корпуса более всего Василевскому запомнился генерал- 
лейтенант, граф Феодор Артурович Келлер (1857–1918). Во время Брусиловско-
го прорыва Келлер проявил своё кавалерийское мастерство, за что заслужил 
прозвище «Первая шашка России». В 1918 году он будет расстрелян петлюров-
цами в Киеве.

«Выходит Келлер, — пишет Василевский, — человек огромного роста, 
с улыбкой смотрит на меня, затем берёт мою голову в свои ручищи и басит: 
"Ещё два года вой ны, и все вчерашние прапорщики станут у нас генералами!"» 2
Граф немного промахнулся с предсказанием, так как тот самый двадцатилетний 
прапорщик стал маршалом. В 1945 году после взятия Кёнигсберга маршал Алек-
сандр Михайлович Василевский награждал Звездой Героя Советского Союза 
двадцатилетнего сержанта Михаила Булатова. Герой смог под огнём противни-
ка обезвредить 24 управляемых фугасных заряда (всего 2,5 тонн взрывчатки), 
заложенных на пути наших штурмовых групп. Прославленный полководец, 
по натуре сдержанный, увидев перед собой совсем молодого бойца, отошёл 
от устава: похлопал по плечу и обнял, словно родного. Вспомнил, наверное, 
тогда отеческий бас графа Келлера.

В Новохопёрском полку имелся священник. Трудно говорить о том, 
как недавний семинарист общался с батюшками на фронте, поскольку на дан-
ный момент нет соответствующих данных. За время изучения этого перио-
да удалось установить только имена трёх священников 409-го полка: Дани-
ил Бабкин, Александр Бедик и Владимир Болф. Как правило, отцы старались 
оборудовать в полках походные церкви. Один из офицеров Западного фронта 
вспоминал: «Из ночной глубины до слуха донёсся аккорд чистых звуков. Свет 
ярче, и сразу, сияя огнями, на тёмном фоне столпившихся елей, ясно рисуется 
церковь, из которой рвется наружу, в тёмный лес, чудная музыка церковных 
напевов. В бригадной церкви отец Михаил служит всенощную под грохот раз-

chelovek_gospital2125661/?backurl=%2Fheroes%2F%3Flast_name%3Dвасильевский%26first_
name%3Dалександр%26middle_name%3Dмихайлович%26groups%3Dawd%3Aptr%3Afrc%3Acm
d%3Aprs%26types%3Dawd_nagrady%3Aawd_kart%3Apotery_doneseniya_o_poteryah%3Apotery_
gospitali%3Apotery_spiski_zahoroneniy%3Apotery_voennoplen%3Afrc_list%3Acmd_commander%3Aprs_
person%26page%3D1 (дата обращения: 09.05.2025).

1 Яровиков В. С. Грани военного таланта : (Об А. М. Василевском). М.: Политиздат, 1979. С. 106.
2 Василевский А. М. Дело всей жизни. С. 24.

Андрианов Г. В., свящ. Участие маршала А. М. Василевского в Первой мировой вой не и в Гражданской вой не...



148

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

рывов германских мин, летящих в наши окопы» 1. Возможно, что в дальнейшем 
смогут появиться  какие-то подобные воспоминания и о походном храме в 409-м 
Новохопёрского полку.

Интересно, что существует «военный близнец» маршала Василевского. Это его 
ровесник и земляк, однокашник по Кинешемскому духовному училищу и Алексе-
евскому пехотному училищу—сын костромского священника Алексей Николаевич 
Крутиков (1895–1949). Он ушёл в армию с пятого класса Костромской семина-
рии в 1914 году и, возможно, был одним из тех, кто вдохновил будущего маршала 
поступить так же. Крутиков, как и Василевский, воевал на Юго- Западном фрон-
те. После вой ны женился и думал о мирной работе. Но был призван в Красную 
армию. Как и Василевский, был инструктором Всеобуча, прошёл Гражданскую 
вой ну, окончил курсы комсостава «Выстрел». Вместе с Василевским окончил ака-
демию Генерального штаба, где остался преподавать. Тут их пути разошлись, так 
как Крутикова отправили в штаб действующей армии на Финскую вой ну. В Ве-
ликую Оте чественную он продолжил воевать на Севере. В 1945 году под началом 
Василевского принял участие в разгроме японских вой ск. С 1946 — начальник 
Управления высших учебных заведений Наркомата (Министерства) Вооружённых 
сил СССР. Если бы не его ранний уход из жизни, то, скорее всего, получил бы мар-
шальское звание. Жизненный путь А. Н. Крутикова доказывает, что маршальская 
стезя Василевского не является  какой-то случайностью. Это следствие высокой 
степени патриотизма костромичей и серьёзного образовательного уровня вы-
пускников Костромской духовной семинарии до её закрытия в 1918 году.

Всю вой ну 409-й полк не имел собственного знамени, хотя оно было пожа-
ловано 20 июня 1915 года. Объясняется это тем, что подразделение было ново-
сформированным, а знамёна шили долго. Царские стяги представляли собой 
настоящие произведения искусства, но изготовить знамёна для всех новых пол-
ков до Февральской революции 1917 года так и не успели. Поэтому Василевский 
воевал в полку без знамени. Надо полагать, что бравый девиз «За веру, царя и От-
ечество!» довольно быстро девальвировался в сознании молодого офицера. Царя 
свергли, а Отечество отказалось воевать. Что происходило с верой в Бога в душе 
Василевского, нам знать не дано. Но судя по его дальнейшей судьбе, вера — это 
было то единственное, что помогало ему в самых трудных обстоятельствах.

«В моём подчинении оказались наспех обученные солдаты, в большинстве 
своём неграмотные и малограмотные. Все они были намного старше меня», —
вспоминал Александр Михайлович 2. Василевский строил свои отношения 
с подчинёнными не на страхе наказания, а на совершенно противоположных 
принципах, исключавших грубость, унижение человеческого достоинства, 
игнорирование нужд людей и т. д. «Руководствоваться такими взглядами 
в то время было не  так-то просто, — отмечал Василевский. — Но верность 
им оставалась у меня неизменной. И она дала желаемые результаты: у меня 
почти не было недоразумений с подчинёнными»3. При Брусиловском прорыве 

1 Веверн Б.В. 6-я батарея. 1914–1917 г. г. Повесть о времени великого служения Родине / Пред. 
проф. ген. Н. Н. Головина. В 2-х т. Париж, 1938. Т. 1. С. 129–130.

2 Василевский А.М. [Из статьи] Становление молодых офицеров. С. 447.
3 Там же.



149

рота Василевского успешно обеспечила переправу русских вой ск через реку 
Прут.

«Старая армия умирала… — писал очевидец. — Несчастные вой ска разло-
жили не большевики или немцы, а внутренний враг — взяточничество, пьян-
ство, воровство и, самое главное, утеря ощущения гордости за звание русского 
офицера» 1. Эти слова бывшего белого генерала о ситуации в армии 1917 года 
созвучны печальным размышлениям Василевского о долге и патриотизме. Рево-
люционные агитаторы и немецкие деньги не смогли бы ничего сделать, если бы 
не развал военной организации, инспирированный решениями Временного 
правительства. Понимая, что служить далее становится невозможно и опасно, 
он принимает тяжёлое решение оставить полюбившееся ему воинское ремесло.

В начале 1917 года в армии и на флоте состояло 11 млн человек, из которых 
около 20% были пролетариями, а 15% являлись выходцами из городских слоёв. 
Таким образом, примерно треть военного подразделения к концу вой ны уже 
могла состоять из людей, умеющих читать и писать. В результате мобилизации 
обычная крестьянская масса русской армии оказалась разбавлена новым типом 
солдата, который не воспринимал прежние армейские порядки и офицерские 
методы воздействия. Вот почему даже поведение графа Келлера, который время 
от времени пытался душевно побеседовать с  кем-то из солдат, вызывало в луч-
шем случае улыбку, а в напряжённой военной обстановке — просто смех. Как 
тут не вспомнить ленинское выражение «страшно далеки они от народа». Линия 
«барин — крестьянин» уже не работала. Понять это верхи не успели.

«В конце ноября 1917 года я уволился в отпуск… — вспоминал Александр 
Михайлович. — С трудом миновав Украину, где обстановка осложнялась с каж-
дым днём, я добрался до коренных русских губерний. И здесь политические стра-
сти кипели вовсю. Жадно впитывая в себя новые впечатления, но не задержи-
ваясь нигде на долгое время, я торопился увидеть родные места и в декабре был 
уже дома» 2. Формально срок его отпуска составлял менее месяца (с 6 декабря 
1918 года по 11 января 1918 года). Полк был распущен 7 февраля 1918 года.

По пути Василевский заехал в родную Костромскую духовную семинарию, 
чтобы проведать брата Евгения, который учился на третьем курсе семинарии. 
Большую часть семинарского городка занимал военный госпиталь. Среди недав-
них однокашников и близких Александр Михайлович о своих тяжёлых думах 
не распространялся. Надо полагать, что он рассказал им пару военных баек и по-
казал, как лихо управляется с шашкой. Посмотреть на героя вой ны собралась 
целая толпа семинаристов, в которой был скромный второклассник — попович 
Коля из Солигалича. Позднее он — доктор химических наук, профессор МГУ Ни-
колай Александрович Фигуровский (1901–1986) — вспоминал, как бравый штабс- 
капитан Василевский на его глазах лихо разрубал шашкой царские пятаки 3.

1 Слова генерал- лейтенанта Белой армии Якова Александровича Слащёва (1885–1929), ветера-
на Первой мировой вой ны цит. по: Как белый генерал красноармейцев воевать учил // Хочу 
всё знать : Сайт блогера masterok.livejournal.com. 28 августа 2018. — URL: https://masterokblog.
ru/?p=9955 (дата обращения: 09.05.2025).

2 Василевский А. М. Дело всей жизни. С. 33.
3 Богатова Т.В., Соколов Н. В. Судьба семинариста на сломе эпох. Профессор Фигуровский и Ко-

стромская духовная семинария // Ипатьевский вестник. 2017. № 5. С. 87.

Андрианов Г. В., свящ. Участие маршала А. М. Василевского в Первой мировой вой не и в Гражданской вой не...



150

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

В Костроме в 1916 году решили создать своеобразный мемориал в память 
всех костромичей, погибших на фронтах вой ны. Этим мемориалом виделась 
церковь Воскресения на Площадке, стоявш ая в центре города. Предполагалось 
поместить внутри церкви мраморные доски с выбитыми золотом именами 
всех павших на вой не земляков. Храм на Воскресенской площади должен был 
стать главным местом молитвенного поминовения погибших за Отечество. 
Однако грянувшая вскоре революция оставила этот план неосуществленным. 
Весной 1930 года Воскресенская церковь, «как уродующая площадь и стесня-
ющая уличное движение, особенно во время митингов и демонстраций в про-
летарские праздники» 1, была разрушена. Историческая справедливость была 
восстановлена много лет спустя — после освящения воинского храма в Бого-
явленском соборе Костромского кремля во время Патриаршего визита в сен-
тябре 2023 года.

Дальнейшее времяпрепровождение Василевского оказалось довольно тре-
вожным и безденежным. «В январе 1918 года прибыл в отпуск на родину, где 
и пробыл на иждивении родителей до июня 1918 года, занимаясь сельским хозяй-
ством», — написал он в анкете 2. В мемуарах маршала нет ни слова про ночную 
молитву, которую он совершил по приезде домой в отцовском храме. После 
Великой Отечественной вой ны об этом рассказала близким сестра полковод-
ца — Вера Михайловна: «Отец и сын зажгли несколько свечей перед алтарём, 
встали на колени и долго молча молились» 3.

Работы по хозяйству зимой было немного. Поэтому долгими морозными 
вечерами Саша уединялся с отцом Михаилом для серьёзных разговоров. Они 
понимали, что грядёт смута. К ак-то отец сказал: «Помнишь, читали у Тургенева: 
"Россия без каждого из нас обойтись может, но никто из нас без неё не может 
обойтись?" Это — для нас с тобой сказано, прежде всего — для тебя» 4. Для быв-
шего офицера это были спасительные слова. В молитвах и раздумьях прошёл 
Великий пост. Радость Пасхи, которая в 1918 году выпала на конец апреля, сме-
нилась обычным деревенским трудом. В начале лета новые власти пригласили 
Василевского стать инструктором по военному делу. Казалось, что жизнь на-
лаживается. Прозанимавшись с земляками примерно год, Александр Михайло-
вич уехал работать учителем в Тульскую губернию. Хотелось верить, что жизнь 
возвращается на прежние довоенные рельсы: учительство — межевой инсти-
тут — работа агрономом.

Гражданская вой на в России

В
АЖНОЙ особенностью, которая бросается в глаза при изучении биогра-
фии маршала, это отсутствие типовой фразы в книгах советского периода: 

«Он сразу принял Революцию». Данным пропагандистским штампом сопрово-

1 Цит. по: С. С. Каткова, Н. И. Комашко. Костромская и Нерехтская епархия // Православная эн-
циклопедия. М.: ЦНЦ «Православная Энциклопедия», 2015. Том XXXVIII. С. 316.

2 Цит. по: Василевский А. М. Автобиография. 27 октября 1938 года // Маршал Василевский : 
Москва в жизни и судьбе полководца. С. 534.

3 Белов П. Ф. Тернии и звёзды: Повествование о Василевских. Иваново : Талка, 1997. С. 33.
4 Там же. С. 34.



151

ждалась биография практически каждого деятеля советской эпохи, если его 
прошлое было связано со служением старой власти. Сам же маршал в своей 
анкете 1938 года написал: «Участия в Февральской и Октябрьской революциях 
не принимал» 1.

Принятие серьёзных социальных сдвигов далось Александру Михайлови-
чу постепенно, так как в то время он находился на фронте и смотрел на мир 
немного шире, чем его сверстники. Хотя фраза из мемуаров «Падение монархии 
я встретил с энтузиазмом» 2 выглядит искренней. Так считало большинство 
молодых людей его поколения. Что говорить о молодёжи, если даже в храмах 
вторую половину 1917 года служились благодарственные молебны «по случаю 
свержения самодержавия».

В конце 1917 года штабс- капитан Александр Васильевский находился 
в отпуске на отцовском приходе. Разброд и шатание, которые во всю уже шли 
в солдатских массах, вызывали в нём искреннее непонимание. Военное дело 
ему нравилось больше всего, но продолжать заниматься им стало невозможно. 
Поэтому свой дальнейший жизненный путь Александр Михайлович решил на-
править по стезе, намеченной им ещё до окончания семинарии — идти учиться 
на агронома.

«С чистой совестью готовился я отдаться любимому делу, трудиться 
на земле» 3, — писал Василевский о своём решении уйти со службы. Для этого 
ему требовалось заработать денег на образование, взявшись за труд сельского 
учителя, а также окончательно урегулировать свои отношения с армией в пери-
од продолжающейся вой ны (Брестский мир был заключён 3 марта 1918 года). 
«Я быстро убедился, — вспоминал Александр Михайлович, — что обстановка 
в стране не такая, чтобы думать о сельскохозяйственном вузе. Нужно было 
искать средства к существованию, а главное — подумать о твёрдом выборе 
дальнейшего жизненного пути» 4.

Вскоре проблема с необходимостью вернуться в действующую армию ре-
шилась. Местные воинские власти привлекли его к новой образовательной 
программе по обучению земляков военному делу. Однако, став инструктором 
Всеобуча, Василевский довольно быстро понял, что не сможет продвинуться 
в этой сфере выше определённого уровня, так как сказывалось «некоторое недо-
верие ко мне, как к выходцу из семьи служителя культа, офицеру царской армии, 
имевшему чин штабс- капитана» 5.

Случайное объявление в газете о вакансии учителя в Тульской губернии 
оказалось решающим фактором для того, чтобы начать новый этап в жизни —
стать сельским учителем. Решение уехать на заработки привело к тому, что Ва-

1 Василевский А. М. Автобиография. 27 октября 1938 года // Маршал Василевский : Москва 
в жизни и судьбе полководца: (исторические очерки, воспоминания, документы) / Главное 
архивное управление г. Москвы; [сост. В. А. Афанасьев, А. Н. Пономарев]. М.: Главное архив-
ное управление г. Москвы, 2008. С. 534.

2 Василевский А. М. Дело всей жизни. С. 26.
3 Там же. С. 31.
4 Там же. С. 33.
5 Там же. С. 36.

Андрианов Г. В., свящ. Участие маршала А. М. Василевского в Первой мировой вой не и в Гражданской вой не...



152

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

силевскому пришлось покинуть родной дом. Как станет ясно потом — он уехал 
навсегда. Тогда, конечно, он не мог себе представить, как жёстко новое время 
распорядится его жизнью. Вскоре ему придётся прекратить переписку и всяче-
ские контакты с родителями. Дойдёт до того, что в тревожном 1939 году сёстры 
побоятся сообщить Саше скорбную весть о кончине матери, чтобы не навредить 
его военной карьере.

Начиналась Гражданская вой на, и бывший штабс- капитан оказался в ря-
дах Рабоче- крестьянской Красной армии, отработав в сельской школе только 
один учебный год. Всю Гражданскую он прослужил в тульском подразделении, 
в которое попал почти в самом начале его формирования. За полгода он стал 
командиром полка 1-й Тульской дивизии. В 1920 году дивизия получит новый 
номер — 48. В ней Василевский прослужит до 1931 года.

Важным личным моментом при поступлении на службу в Красную армию 
стало его решение внести существенные правки в свои обычные биографиче-
ские данные. Александр Михайлович меняет церковную фамилию Васильев-
ский на нейтральную Василевский. Кроме того, он меняет дату своего рождения 
на дату крещения. С тех пор во всех биографиях маршала дата крещения заме-
нила дату его рождения. Как точно отмечает один исследователь, «возможно, 
изменяя фамилию предков, церковнослужителей, Василевский намеренно за-
крепил связь с ними на духовном уровне» 1.

Первым боевым заданием красного командира Василевского стал рейд 
против местных кулацких банд. Во главе отряда из ста человек Александр Ми-
хайлович обеспечивал изъятие спрятанного кулаками хлеба и рекрутирование 
новых бойцов в Красную армию из местных дезертиров и уклонистов. По офи-
циальным данным на декабрь 1919 года в Тульской губернии было зафиксиро-
вано более 80 тысяч дезертиров из Красной армии 2.

Следует отметить, что специфика крестьянских волнений в Тульской гу-
бернии была связана с неправильными действиями первых красноармейских 
отрядов. Новая власть пыталась сразу же показать свою силу. Например, актив-
но начала изымать церковные ценности. В самой Туле на праздник Сретения 
Господня (15 февраля 1918 года) красными отрядами был обстрелян большой 
городской крестный ход. Возглавлявший шествие епископ Корнилий (Собо-
лев; 1880–1933) через несколько дней рассказал журналистам газеты «Земля 
и Воля»: «С левой стороны пуля разорвала мне облачение, но самого меня не за-
дела. Есть заметка и на поясном ремне. В левой руке я нёс посох. При ранении 
я его выпустил. Его взяла гимназистка 2-й гимназии Григорьева, которая тоже 
была ранена в нижнюю часть ладони, кажется, левой руки. Был ранен в ногу 
и закрывший меня гимназист. Оба мужественно, несмотря на раны, продолжа-

1 Захарова О.К. 115-летию маршала А. М. Василевского // Государственный архив Иванов-
ской области: Официальный сайт. 2010. — URL: https://ivarh.ru/k-115-letiyu- marshala-a.m.-
vasilevskogo-148 (дата обращения: 09.05.2025).

2 См.: Щербакова Н. А. Крестьянский протест в 1918–1920 гг.: истоки, формы, динамика: по ма-
териалам Тульской и Калужской губерний: автореферат дис. … кандидата исторических 
наук: 07.00.02 / Щербакова Наталья Александровна; [Место защиты: Брян. гос. пед. ун-т 
им. И. Г. Петровского]. Брянск, 2009. С. 20.



153

ли свой путь» 1. В тот день погибло восемь верующих, а пострадало, по разным 
данным, от 11 до 60 человек.

Народное недовольство росло быстро. Волнения приобретали полити-
ческую окраску и носили характер организованных выступлений. В июле 
1918 года в Чернском уезде началось восстание меньшевиков. Для усмирения 
послали сто человек красноармейцев, которые были зверски истреблены. В та-
кой обстановке предстояло действовать и отряду Василевского. Позднее Алек-
сандр Михайлович вспоминал о своём летнем походе в Ступинскую волость 
как о трагическом контрасте прекрасной природы и коварного врага: «Ночную 
темень, всё так же пронизанную сладостным ароматом, внезапно прорезали 
огненные вспышки, а соловьиные рулады прерывались глухими выстрелами ку-
лацких обрезов» 2.

Василевский скупо говорит о событиях лета 1919 года, но утверждает, 
что его отряд смог выполнить все поставленные задачи: «Удалось конфисковать 
многие тысячи пудов хлеба, спрятанного кулачеством, направить в распоря-
жение Ефремовского ревкома тысячи задержанных или добровольно явившихся 
крестьян, ранее уклонявшихся от призыва в Красную армию» 3. Внешними ус-
ловиями успеха его миссии следует признать ряд важных фактов: понимание 
ошибок предшественников, лично подобранный Василевским состав отряда, 
наличие адекватных членов комиссии продразвёрстки, содействие местных 
крестьян.

Можно предположить, что Василевский смог проскочить между Сциллой 
и Харибдой, то есть между исполнением приказов начальства и угрозой на-
родного гнева. Надо полагать, что ему помогли не только личная храбрость 
и фронтовой опыт, а прежде всего способность находить общий язык с крестья-
нами. Помогали семинарское образование, наставления отца, знание простого 
народа. Конечно, долго так продолжаться не могло. Кто знает, чем бы в итоге 
завершилась такая полицейская работа? Но в конце лета внезапно отряд Васи-
левского отзывают в Тулу, так как к городу приближаются силы белого генерала 
Деникина.

Костромской учёный, доктор исторических наук Андрей Михайлович Белов 
отмечает: «Годы Гражданской вой ны — жестокое время борьбы большевиков 
с представителями Белого движения. До сих пор можно встретить утвержде-
ние, что белые хотели восстановления царской власти. Но кто возглавлял Белое 
движение? — Корнилов, Алексеев, Деникин, Колчак — т. е. генералы, которые 

1 Цит. по: «…Зовем вас, возлюбленные чада Церкви, зовем вас на эти страдания вместе с со-
бою»… 15 февраля мы вспоминаем трагическую страницу нашей истории — расстрел в Туле 
Крестного хода в 1918 году… [Печатается по тексту главы из дипломной работы протоиерея 
Виктора Рябовола «История храма святого благоверного великого князя Александра Невско-
го г. Тулы, что на плац-параде» и статьи тульского архивиста Людмилы Михайловны Захаро-
вой «Расстрел. Крестный ход в Туле. Год 1918-й»] // Храм великого благоверного князя Алек-
сандра Невского г. Тулы: официальный приходской сайт. 14 февраля 2021. — URL: https://
aleknew.cerkov.ru/zovem-vas-vozlyublennye- chada-cerkvi- zovem-vas-na-ehti-stradaniya- vmeste-
s-soboyu (дата обращения: 09.05.2025).

2 Василевский А. М. Дело всей жизни. С. 40.
3 Там же.

Андрианов Г. В., свящ. Участие маршала А. М. Василевского в Первой мировой вой не и в Гражданской вой не...



154

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

участвовали в заговоре против монархии. Поэтому Белая армия — та же рево-
люционная армия, но которая снабжалась, вооружалась и финансировалась 
на деньги Англии, Франции, США. Она опиралась и фактически представля-
ла силы, враждебные новому государству, новой России. Это обстоятельство 
предопределило и мотивы службы офицеров старой армии, их поступление 
на службу революционному государству, в Красную армию» 1.

Господь сохранил будущего маршала от братоубийства. Не все красные 
командиры достойно выдержали такое испытание. Например, знаменитого 
Рокоссовского большевики смогли замарать кровью собственного народа. Так, 
в марте 1918 года в подавлении народных волнений в костромском Солигаличе 
участвовал Каргопольский кавалерийский отряд. Заместителем командира 
этого отряда был Константин Константинович Рокоссовский.

Как сейчас уже известно, этим отрядом были расстреляны безвинные жите-
ли города, некоторые из которых даже канонизированы Русской Православной 
Церковью. Они известны как Солигаличские новомученики. Это был первый 
массовый расстрел в истории красного террора. В 1968 году Рокоссовский на-
писал письмо в Кострому, в котором он постарался оправдать себя, придав 
волнениям характер военного мятежа: «В Солигаличе духовенству удалось 
восстановить против Советской власти и спровоцировать на выступление рас-
полагающиеся там запасные воинские части (старой армии) … Нашему отряду 
пришлось применить оружие… Все зачинщики мятежа были преданы военно- 
революционному суду и соответственно их виновности наказаны» 2.

Дальнейшая служба Василевского была связана с подготовкой Тулы к обо-
роне от белых вой ск. Очень много сил Александр Михайлович положил на бо-
евую подготовку своего подразделения. Белые до Тулы не дошли. В октябре 
1919 года Деникин потерпел поражение под Орлом и отступил на юг. Настал 
перелом в Гражданской вой не. Инициатива перешла в руки красных. Господь 
второй раз сохранил Александра Михайловича от пролития братской крови.

Скучать без дела натренированным бойцам Василевского не дали. Алек-
сандр Михайлович снова оказался на вой не. На этот раз противником молодого 
Советского государства стала армия буржуазной Польши. На Западном фронте 
Василевский разделил с Красной армией летние успехи и тяжёлую катастрофу 
под Варшавой в августе 1920 года, которую поляки называют «Чудом на Висле». 
Тогда, измождённые дальним переходом, красные вой ска потерпели поражение 
и под угрозой окружения отошли на территорию Белорусии.

«Не раз мы попадали в ловушку, из которой, казалось, не было видимого вы-
хода. Выручали крестьяне- бедняки, указывавшие нам скрытый от глаз брод», —
вспоминал Александр Михайлович 3. После стабилизации фронта и заключения 
Рижского мира 18 марта 1921 года возникла новая угроза. Началась утомитель-

1 См.:  Александр Михайлович Василевский: от семинариста до маршала / священник Георгий 
Андрианов, Андрей Михайлович Белов. Кострома : Костромская духовная семинария, 2020. 
С. 27.

2 Цит. по: Маршал вспоминает о былом // Голубев Е. П. Костромичи- полководцы Великой Оте-
чественной вой ны. Кострома : Б. и., 1995. С. 208.

3 Василевский А. М. Дело всей жизни. С. 49.



155

ная борьба с летучими бандитскими отрядами Булак- Балаховича. Этот бывший 
офицер старой армии был лучшим специалистом по диверсиям в немецком 
тылу. После революции свои уникальные знания он задействовал для извлече-
ния личной выгоды. Он успел немного послужить и у красных, и у белых. В ре-
зультате, предав обе стороны, из блистательного военного специалиста он стал 
врагом собственной страны, фактически перейдя на службу Польше. При этом 
Булак- Балахович всячески пытался создать вокруг своих «батальонов смерти» 
ореол романтики и ввёл щеголеватую форму с черепом на фуражке. Зверства, 
творимые им на приграничных землях, трудно описывать без эмоций. Можно 
сказать, что это был своеобразный прототип эсэсовских зондеркоманд.

Красногвардейцы Василевского вели постоянное преследование кочую-
щих отрядов — булаковцев. Умело уклоняясь от главного сражения, главарь 
всё же растерял свою бандитскую «Народную добровольческую армию Бело-
руссии» под напором не менее опытного ветерана, бывшего штабс- капитана 
Васильевского. Александр Михайлович научился просчитывать ходы своего 
противника и в конечном счёте вместе с товарищами одолел его. «К сожале-
нию, схватить главаря не удалось, и он ускользнул за границу», — вспоминал 
маршал. До начала Второй мировой вой ны атаман безбедно жил в Польше, где 
получил генеральский чин. Но судьба покарала предателя: в 1940 году он был 
убит немецким патрулём.

В ноябре 1920 года Василевский служит в Смоленской губернии, где зани-
мается демобилизацией старших возрастов подразделений Тульской дивизии. 
В начале 1921 года части дивизии перебросили в Самарскую губернию, так 
как там потребовался ценный опыт его борьбы с иррегулярными формирова-
ниями. Задача осложнялась бедственным положением населения губернии 
от голода, возникшего в результате засухи.

Широкими мазками ситуацию в губернии можно представить следую-
щим образом. Перелом в Гражданской вой не давно произошёл. Самара была 
занята красными вой сками ещё в октябре 1918 года. Остатки белых, желавшие 
сопротивляться новой власти, давно ушли на Восток. Губернию терроризиро-
вали крупные местные банды, которые собрали бывшие красные радикалы 
(в основном эсэры). Короткое время население симпатизировало повстанцам 
на фоне голода и продразвёрстки. Группировки выдавали себя за настоящую 
народную власть и назывались соответствующим образом: «Армия Правды», 
дивизия «Воля народа» и т. п. Таким образом, ситуация коренным образом от-
личалась от революционных событий, когда страна находилась между двух 
огней. В 1921 году Самарская губерния, по сути, переживала мятеж красных 
радикалов.

После выматывающих операций против Булак- Балаховича здесь всё реши-
лось достаточно быстро. Бандиты, которые легко расправлялись с небольшими 
отрядами чекистов и милиционеров, оказались бессильны против опытных 
бойцов Василевского. Сам Александр Михайлович сообщает, что военные за-
дачи были завершены к осени 1921 года. Действительно, крупные группировки 
были рассеяны, а население прекратило поддержку повстанцев. Губернские 
власти пересмотрели свою политику по изъятию хлеба и стали оказывать го-

Андрианов Г. В., свящ. Участие маршала А. М. Василевского в Первой мировой вой не и в Гражданской вой не...



156

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

лодающим запоздавшую помощь. Зимой началась массовая сдача оставшихся 
бандитов на милость властей.

Трудно говорить о личном участии Василевского в этой полицейской опе-
рации. Сам маршал довольно скупо сообщает об этом периоде своей жизни. 
В его мемуарах только сквозит боль от потерь боевых товарищей, которые 
успешно сопротивлялись внешнему врагу, но нашли свою смерть от рук вра-
га внутреннего. Возможно, что дальнейшие исследования помогут детально 
восстановить тактику Василевского и дать более объективную оценку его дей-
ствиям. С большой степенью уверенности можно утверждать, что Александр 
Михайлович не стоял перед моральными дилеммами, так ему в основном про-
тивостояли те, кто «сразу принял Революцию» и проиграл партийную борьбу.

С боями на Саратовской земле для Василевского закончилась Гражданская 
вой на. С 1922 года он стал служить в обычных скромных гарнизонах новой 
России, в том числе будет и возвращение в Самару в 1934–1936 гг.

Выводы

У
ЧАСТИЕ юного Александра Михайловича в восторженной встрече импера-
тора Николая II в 1913 году Костроме, а также его вовлечение в небывалый 

патриотический подъём с началом Первой мировой вой ны летом 1914 года 
стали опасным контрастом для его искреннего патриотического порыва после 
столкновения с реальностью сословного общества на фронте.

Поэтому Василевский, как почти всё молодое поколение того времени, с эн-
тузиазмом встретил падение монархии, потому что являлся непосредственным 
участником Первой мировой вой ны и был разочарован в политических реше-
ниях царского правительства. Февральскую революцию 1917 года он в целом 
воспринял позитивно, но затем пришло ещё большее разочарование, и он даже 
решил оставить военную службу. Теперь для Александра Михайловича смысл 
жизни виделся в созидательном труде. Октябрьские события застали его уже 
на отцовском приходе. Он отнёсся к ним без особого энтузиазма, занимаясь 
педагогической работой в структуре Всеобуча, а затем в сельской школе в Туль-
ской губернии.

Новая власть призвала его как кадрового офицера в ряды Красной ар-
мии для борьбы с надвигающимися вой сками Деникина весной 1919 года. Так 
он вновь стал командиром, вой дя в привычную струю армейской жизни. Перед 
ним был понятный противник, который не стремится восстановить монархию, 
а установить свою собственную власть. В этой новой борьбе за управление стра-
ной между Красными и Белыми Александр Михайлович занял сторону боль-
шевиков, отождествив их с центральной властью государства. В таком случае 
противники Советов рассматривались им, по всей видимости, как бунтовщики, 
мятежники и такие же противники монархии, как и красные.

Такой подход к определению своего места в гражданском противостоянии, 
как представляется, был основан на особом восприятии власти Александром 
Михайловичем, для которого она виделась гарантом законности и порядка 
для обеспечения жизненных перспектив всех соотечественников, независимо 
от их происхождения. Этот подход можно проследить во время работы Васи-



157

левского в советских законодательных органах после окончания Гражданской 
вой ны.

Надо полагать, что такая убеждённость закрепилась в нём во время пре-
следования карателей Булак- Балаховича и стычках с отрядами бывших эсеров 
в Поволжье. Касательно участия А. М. Василевского в Гражданской вой не важно 
пояснить, что ему не пришлось столкнуться с частями Белой армии. Боевые 
действия его подразделения вели с иррегулярными отрядами, который действо-
вали при зарубежной поддержке на территории современной Беларуси, а также 
с полупартизанским сопротивлением бывших красных радикалов в Самарской 
губернии.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — Москва : Изда-

тельство Московской Патриархии Русской Православной Церкви, 2022. — 1376 с.
2. Александр Михайлович Василевский: от семинариста до маршала Кострома : Ко-

стромская духовная семинария, 2020. — 71 с.
3. Белов П. Ф. Тернии и звёзды: Повествование о Василевских. Иваново : Талка, 

1997. — 300 с.
4. Богатова Т. В., Соколов Н. В. Судьба семинариста на сломе эпох. Профессор Фигу-

ровский и Костромская духовная семинария // Ипатьевский вестник. 2017. № 5. С. 75–91.
5. Вареников В. В. Неповторимое [в 7-ми кн.]. М.: Советский писатель, 2001. — [Кн.] 

2, ч. 3: Жизнь без вой ны. Север. — 540 с.
6. Василевский А. М. Дело всей жизни. М.: Политиздат, 1978. — 552 с.
7. Василевский А. М. [Из статьи] Первичный воинский коллектив как объект ис-

следования и социального управления // Маршал Василевский : Москва в жизни и судьбе 
полководца: (исторические очерки, воспоминания, документы) / Главное архивное управ-
ление г. Москвы; [сост. В. А. Афанасьев, А. Н. Пономарев]. М.: Главное архивное управление 
г. Москвы, 2008. С. 442–445.

8. Василевский А. М. [Из статьи] Становление молодых офицеров // Маршал Васи-
левский : Москва в жизни и судьбе полководца: (исторические очерки, воспоминания, до-
кументы) / Главное архивное управление г. Москвы; [сост. В. А. Афанасьев, А. Н. Пономарев]. 
М.: Главное архивное управление г. Москвы, 2008. С. 445–452.

9. Василевский А. М. Автобиография. 27 октября 1938 года // Маршал Василевский : 
Москва в жизни и судьбе полководца: (исторические очерки, воспоминания, документы) / 
Главное архивное управление г. Москвы; [сост. В. А. Афанасьев, А. Н. Пономарев]. М.: Главное 
архивное управление г. Москвы, 2008. С. 533–535.

10. Веверн Б. В. 6-я батарея. 1914–1917 г. г. Повесть о времени великого служения Ро-
дине / Пред. проф. ген. Н. Н. Головина. В 2-х т. Париж, 1938. Т. 1. — 172 с. — С. 129–130.

11. Захарова О. К 115-летию маршала А. М. Василевского // Государственный архив 
Ивановской области : Официальный сайт. 2010. — URL: https://ivarh.ru/k-115-letiyu- marshala-
a.m.-vasilevskogo-148 (дата обращения: 09.05.2025).

12. «…Зовем вас, возлюбленные чада Церкви, зовем вас на эти страдания вместе 
с собою»… 15 февраля мы вспоминаем трагическую страницу нашей истории — расстрел 
в Туле Крестного хода в 1918 году… [Печатается по тексту главы из дипломной работы про-
тоиерея Виктора Рябовола «История храма святого благоверного великого князя Александра 
Невского г. Тулы, что на плац-параде» и статьи тульского архивиста Людмилы Михайловны 
Захаровой «Расстрел. Крестный ход в Туле. Год 1918-й»] // Храм великого благоверного кня-
зя Александра Невского г. Тулы : официальный приходской сайт. 14 февраля 2021. — URL: 

Андрианов Г. В., свящ. Участие маршала А. М. Василевского в Первой мировой вой не и в Гражданской вой не...



158

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

https://aleknew.cerkov.ru/zovem-vas-vozlyublennye- chada-cerkvi- zovem-vas-na-ehti-stradaniya- 
vmeste-s-soboyu (дата обращения: 09.05.2025).

13. Как белый генерал красноармейцев воевать учил // Хочу всё знать: Сайт блогера 
masterok.livejournal.com. 28 августа 2018. — URL: https://masterokblog.ru/?p=9955 (дата 
обращения: 09.05.2025).

14. [Карточка потерь] Васильевский Александр Михайлович // Памя-
ти героев Великой вой ны 1914–1918 : Портал Министерства обороны России. — URL: 
https://gwar.mil.ru/heroes/chelovek_gospital2125661/?backurl=%2Fheroes%2F%3Flast_
name%3Dвасильевский%26first_name%3Dалександр%26middle_name%3Dмихайлович%26gro
ups%3Dawd%3Aptr%3Afrc%3Acmd%3Aprs%26types%3Dawd_nagrady%3Aawd_kart%3Apotery_
doneseniya_o_poteryah%3Apotery_gospitali%3Apotery_spiski_zahoroneniy%3Apotery_
voennoplen%3Afrc_list%3Acmd_commander%3Aprs_person%26page%3D1 (дата обращения: 
09.05.2025).

15. Каткова С. С., Комашко Н. И. Костромская и Нерехтская епархия // Православная 
энциклопедия. М.: ЦНЦ «Православная Энциклопедия», 2015. Том XXXVIII. — 752 с. — 
С. 298–336.

16. Маршал вспоминает о былом // Голубев Е. П. Костромичи- полководцы Великой 
Отечественной вой ны. Кострома : Б. и., 1995. — 284 с.

17. [Слабука В., полковник. Слово о госбезопасности; репринт статьи из газеты «По-
граничник Северо- Востока» № 32 от 13 августа 2008 года] // Информационный портал 
Камчадалы.ру. 31 января 2010. — URL: http://www.kamchadaly.ru/index.php/kunena/
repressii/180-delo-avtonomnaya- kamchatka (дата обращения: 09.05.2025).

18. Щербакова Н. А. Крестьянский протест в 1918–1920 гг.: истоки, формы, динамика : 
по материалам Тульской и Калужской губерний: автореферат дис. … кандидата исторических 
наук : 07.00.02 / Щербакова Наталья Александровна; [Место защиты: Брян. гос. пед. ун-т 
им. И. Г. Петровского]. Брянск, 2009. — 23 с.

19. Яровиков В. С. Грани военного таланта : (Об А. М. Василевском). М.: Политиздат, 
1979. — 109 с.

R EFERENCES
1. Bibliya. Knigi Svyashhennogo Pisaniya Vetxogo i Novogo Zaveta. — Moskva : Izdatel`st-

vo Moskovskoj Patriarxii Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi, 2022. — 1376 s. (In Russian).
2. Aleksandr Mixajlovich Vasilevskĳ: ot seminarista do marshala Kostroma : Kostromskaya 

duxovnaya seminariya, 2020. — 71 s. (In Russian).
3. Belov P. F. Ternii i zvyozdy`: Povestvovanie o Vasilevskix. Ivanovo : Talka, 1997. — 300 s. 

(In Russian).
4. Bogatova T.V., Sokolov N. V. Sud`ba seminarista na slome e`pox. Professor Figurovskĳ 

i Kostromskaya duxovnaya seminariya // Ipat`evskĳ vestnik. 2017. № 5. S.75–91. (In Russian).
5. Varenikov V. V. Nepovtorimoe [v 7-mi kn.]. M.: Sovetskĳ pisatel`, 2001. — [Kn.] 2, ch. 3: 

Zhizn` bez vojny`. Sever. — 540 s. (In Russian).
6. Vasilevskĳ A. M. Delo vsej zhizni. M.: Politizdat, 1978. — 552 s. (In Russian).
7. Vasilevskĳ A.M. [Iz stat`i] Pervichny`j voinskĳ kollektiv kak ob``ekt issledovaniya i so-

cial`nogo upravleniya // Marshal Vasilevskĳ : Moskva v zhizni i sud`be polkovodcza: (istoricheskie 
ocherki, vospominaniya, dokumenty`) / Glavnoe arxivnoe upravlenie g. Moskvy`; [sost. V. A. Afan-
as`ev, A. N. Ponomarev]. M.: Glavnoe arxivnoe upravlenie g. Moskvy`, 2008. S. 442–445. (In Russian).

8. Vasilevskĳ A.M. [Iz stat`i] Stanovlenie molody`x oficerov // Marshal Vasilevskĳ : Mosk-
va v zhizni i sud`be polkovodcza: (istoricheskie ocherki, vospominaniya, dokumenty`) / Glavnoe 
arxivnoe upravlenie g. Moskvy`; [sost. V. A. Afanas`ev, A. N. Ponomarev]. M.: Glavnoe arxivnoe 
upravlenie g. Moskvy`, 2008. S. 445–452. (In Russian).



159

9. Vasilevskĳ A. M. Avtobiografiya. 27 oktyabrya 1938 goda // Marshal Vasilevskĳ: Moskva 
v zhizni i sud`be polkovodcza: (istoricheskie ocherki, vospominaniya, dokumenty`) / Glavnoe 
arxivnoe upravlenie g. Moskvy`; [sost. V. A. Afanas`ev, A. N. Ponomarev]. M.: Glavnoe arxivnoe 
upravlenie g. Moskvy`, 2008. S. 533–535. (In Russian).

10. Vevern B.V. 6-ya batareya. 1914–1917 g. g. Povest` o vremeni velikogo sluzheniya Rodine 
/ Pred. prof. gen. N. N. Golovina. V 2-x t. Parizh, 1938. T. 1. — 172 s. — S. 129–130. (In Russian).

11. Zaxarova O. K 115-letiyu marshala A. M. Vasilevskogo // Gosudarstvenny`j arxiv 
Ivanovskoj oblasti: Oficial`ny`j sajt. 2010. — URL: https://ivarh.ru/k-115-letiyu- marshala-a.m.-
vasilevskogo-148 (data obrashheniya: 09.05.2025). (In Russian).

12. «…Zovem vas, vozlyublenny`e chada Cerkvi, zovem vas na e`ti stradaniya vmeste s 
soboyu»… 15 fevralya my` vspominaem tragicheskuyu straniczu nashej istorii — rasstrel v Tule 
Krestnogo xoda v 1918 godu… [Pechataetsya po tekstu glavy` iz diplomnoj raboty` protoiereya 
Viktora Ryabovola «Istoriya xrama svyatogo blagovernogo velikogo knyazya Aleksandra Nevskogo g. 
Tuly`, chto na placz- parade» i stat`i tul`skogo arxivista Lyudmily` Mixajlovny` Zaxarovoj «Rasstrel. 
Krestny`j xod v Tule. God 1918-j»] // Xram velikogo blagovernogo knyazya Aleksandra Nevskogo 
g. Tuly`: oficial`ny`j prixodskoj sajt. 14 fevralya 2021. — URL: https://aleknew.cerkov.ru/zovem-
vas-vozlyublennye- chada-cerkvi- zovem-vas-na-ehti-stradaniya- vmeste-s-soboyu (data obrashheniya: 
09.05.2025). (In Russian).

13. Kak bely`j general krasnoarmejcev voevat` uchil // Xochu vsyo znat`: Sajt blogera 
masterok.livejournal.com. 28 avgusta 2018. — URL: https://masterokblog.ru/?p=9955 (data 
obrashheniya: 09.05.2025). (In Russian).

14. [Kartochka poter`] Vasil`evskĳ Aleksandr Mixajlovich // Pamyati geroev Velikoj 
vojny` 1914–1918 : Portal Ministerstva oborony` Rossii. — URL: https://gwar.mil.ru/heroes/
chelovek_gospital2125661/?backurl=%2Fheroes%2F%3Flast_name%3Dvasil`evskĳ%26first_
name%3Daleksandr%26middle_name%3Dmixajlovich%26groups%3Dawd%3Aptr%3Afrc%3Ac-
md%3Aprs%26types%3Dawd_nagrady%3Aawd_kart%3Apotery_doneseniya_o_poter-
yah%3Apotery_gospitali%3Apotery_spiski_zahoroneniy%3Apotery_voennoplen%3Afrc_list%3Ac-
md_commander%3Aprs_person%26page%3D1 (data obrashheniya: 09.05.2025). (In Russian).

15. Katkova S. S., Komashko N. I. Kostromskaya i Nerextskaya eparxiya // Pravoslavnaya 
e`nciklopediya. M.: CzNCz «Pravoslavnaya E`nciklopediya», 2015. Tom XXXVIII. — 752 s. – 
S. 298–336. (In Russian).

16. Marshal vspominaet o by`lom // Golubev E. P. Kostromichi- polkovodcy Velikoj Otech-
estvennoj vojny`. Kostroma : B. i., 1995. — 284 s. (In Russian).

17. [Slabuka V., polkovnik. Slovo o gosbezopasnosti; reprint stat`i iz gazety` «Pogranichnik 
Severo- Vostoka» № 32 ot 13 avgusta 2008 goda] // Informacionny`j portal Kamchadaly`.ru. 31 
yanvarya 2010. — URL: http://www.kamchadaly.ru/index.php/kunena/repressii/180-delo-
avtonomnaya- kamchatka (data obrashheniya: 09.05.2025). (In Russian).

18. Shherbakova N. A. Krest`yanskĳ protest v 1918–1920 gg.: istoki, formy`, dinami-
ka : po materialam Tul`skoj i Kaluzhskoj gubernĳ: avtoreferat dis. … kandidata istoricheskix 
nauk : 07.00.02 / Shherbakova Natal`ya Aleksandrovna; [Mesto zashhity`: Bryan. gos. ped. un-t 
im. I. G. Petrovskogo]. Bryansk, 2009. — 23 s. (In Russian).

19. Yarovikov V. S. Grani voennogo talanta: (Ob A. M. Vasilevskom). M.: Politizdat, 1979. — 
109 s. (In Russian).

Статья поступила в ре дакцию 11.12.2024; одобрена после рецензирования 
13.01.2025; принята к публикации 5.02.2025.

The article was submitted 11.12.2024; approved after reviewing 13.01.2024; 
accepted for publication 5.02.2025.

Андрианов Г. В., свящ. Участие маршала А. М. Василевского в Первой мировой вой не и в Гражданской вой не...



160
© Майоров А. Д., Майорова Н. С., 2025.

Научная статья 
УДК 281.93:930(092)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–3–160–170
EDN: SUHJTA

РУССКАЯ ПРАВОСЛАВНАЯ ЦЕРКОВЬ 
И РУССКО- ЯПОНСКАЯ ВОЙ НА 1904–1905 ГГ. 

(ПО МАТЕРИАЛАМ «КОСТРОМСКИХ 
ЕПАРХИАЛЬНЫХ ВЕДОМОСТЕЙ»)

Майоров 
Артем Дмитриевич

Костромской государствен-
ный университет, Кострома, 

Россия,
mayorov.artem.1999@gmail.com

ORCID:0009–0007–8520–780X

Майорова 
Наталья Сергеевна

Костромской государствен-
ный университет, Кострома, 

Россия,
maiorowan@mail.ru

ORCID:0000–0002–7293–7797

Аннотация. В статье на ос-
нове материалов «Костромских 
епархиальных ведомостей» 
осуществлен анализ отноше-
ния православного сообщества 
к Русско- японской вой не, успе-
хам и неудачам в действиях ар-
мии и флота. Высокий патри-
отической подъем начального 
этапа вой ны сопровождался се-

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №3 (31). С. 160–170
Ipatievsky vestnik. 2025. № 3 (31). Р. 160–170

Майоров Артем 
Дмитриевич,
аспирант кафедры 
истории,
Костромской 
государственный 
университет
/
Mayorov Artem 
Dmitrievich,
postgraduate student of the 
department of history,
Kostroma State University

Майорова Наталья 
Сергеевна,
кандидат исторических 
наук, доцент,
доцент кафедры истории
Костромской 
государственный 
университет
/
Mayorova Natalya 
Sergeevna
PhD in historical sciences, 
associate professor,
associate professor of the de-
partment of history,
Kostroma State University



161

Майоров А. Д., Майорова Н. С. Русская Православная Церковь и Русско- японская вой на 1904–1905 гг. ...

рьезными размышлениями о духовно- нравственном состоянии российского общества. 
Материалы «Костромских епархиальных ведомостей» свидетельствуют о нарастании 
критики власти, углублении пессимизма и утрате веры в «особую миссию» России 
на Дальнем Востоке. На основе опубликованных источников дана характеристика 
форм участия Русской Православной Церкви в помощи воинам и разнообразии на-
правлений социального служения Церкви.

Ключевые слова: Русско- японская вой на, Русская Православная Церковь, Костром-
ские епархиальные ведомости, Костромская духовная консистория, Красный Крест

Для цитирования: Майоров А. Д., Майорова Н. С. Русская Православ-
ная Церковь и Русско- японская вой на 1904–1905 гг. (по материалам «Костром-
ских епархиальных ведомостей») // Ипатьевский вестник. 2025. № 3. С. 160–170 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3–160–170

CHURCH-HISTORICAL STUDIES
Scientific article

THE RUSSIAN ORTHODOX CHURCH AND THE 
RUSSIAN- JAPANESE WAR OF 1904–1905 

(BASED ON THE MATERIALS 
OF THE KOSTROMA EPARCHIAL NEWS)

Mayorov Artem Dmitrievich
Kostroma State University, Kostroma, Russia,

mayorov.artem.1999@gmail.com
ORCID:0009–0007–8520–780X

Mayorova Natalya Sergeevna
Kostroma State University, Kostroma, Russia,

maiorowan@mail.ru
ORCID:0000–0002–7293–7797

Abstract. The article analyzes the attitude of the Orthodox community to the Russian- 
Japanese War, successes and failures in the actions of the army and navy based on the ma-
terials of the Kostroma Diocesan Gazette. The high patriotic upsurge of the initial stage of the 
war was accompanied by serious reflections on the spiritual and moral state of Russian soci-
ety. The materials of the Kostroma Diocesan Gazette indicate an increase in criticism of the 
authorities, deepening pessimism and loss of faith in Russia's "special mission" in the Far East. 
Based on published sources, the author describes the forms of participation of the Russian 
Orthodox Church in helping soldiers and the variety of areas of social service of the Church.

Keywords: Russian Russian Orthodox Church, Kostroma Diocesan Gazette, Kostroma 
Spiritual Consistory, Red Cross. Keywords: Russian- Japanese War, Russian Orthodox Church, 
Kostroma Diocesan Gazette, Kostroma Ecclesiastical Consistory.

For citation: Mayorov A. D., Mayorova N. S. The Russian Orthodox Church and the 
Russian- japanese war of 1904–1905 (based on the materials of the Kostroma eparchial news) 
// Ipatievsky vestnik. 2025. № 3. Р. 160–170 (In Russian). https://doi.org/10.24412/2309–
5164–2025–3–160–170



162

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

И
НТЕРЕС к теме Русско- японской вой ны обусловлен тем, что 2025 г. отмечен 
двумя важными годовщинами: 120-летия Цусимского сражения и окончания 

Русско- японской вой ны. Для исследователей в связи с трагической датой гибели 
в Цусимском сражении Второй Тихоокеанской эскадры важно не только вновь 
обратиться к проблеме, но переосмыслить исторические события, чтобы извлечь 
уроки и не допустить повторения ошибок. Епархиальные ведомости как перио-
дическое издание отдельных епархий Русской Православной Церкви служат 
ценнейшим историческим источником для изучения истории Церкви, но богаты 
они и другими материалами, которые позволяют изучать повседневную жизнь, 
общественные настроения, взгляды православного общества XIX–XX вв.

Начальный период Русско- японской вой ны, несмотря на понесенные фло-
том и армией потери, в общественном сознании не связывался с упаднически-
ми и пессимистичными настроениями. Журнал «Церковный вестник» на своих 
страницах подчеркивал: не стоит рассматривать вой ну как борьбу за территории 
и измерять мерками политики и дипломатии. Русско- японская вой на расцени-
валась как «борьба антихриста с христианством, белой расы с желтой, истинной 
цивилизации с азиатским варварством. Такова уж судьба России — во все время 
своей истории поддерживать христианский мир против нехристианских и язы-
ческих элементов… Японцы — народ без религии, народ атеистов» 1. Поэтому 
совсем не случайно вой ной за идею, за «высшие интересы всей белой расы» име-
новал «Церковный вестник» русско- японскую вой ну. Однако редакция журнала 
противоречила сама себе, утверждая следующее: «Против самостоятельного 
существования Японии, как мирной державы, ничего нельзя возражать: она су-
ществовала века, может существовать и далее; но нельзя допускать осуществле-
ния ее претензий на преобладающую роль на Дальнем Востоке; попустительство 
в этом отношении опасно во всех отношениях. Поэтому Россия, начав настоя-
щую вой ну, защищает не только свои интересы, но и интересы всего культурного 
мира; она приносит великую жертву на алтарь цивилизации» 2.

Мотив особой роли России, ее духовного превосходства, «Святой Руси» бу-
дет сохраняться в церковной печати в течение всего периода вой ны, но по мере 
роста успехов японцев эмоциональные акценты и оценочные суждения меня-
лись, и очень значительно.

Задачу священника, ясно понимаемую и духовенством, и верующими, 
сформулировали на своих страницах «Орловские епархиальные ведомости»: 
«Пастырь церкви не может оставаться безучастным зрителем всего проис-
ходящего. Долг пастыря — всегда откликаться на то, что волнует и занимает 
в известный момент народное сознание… Пастырю церкви следует, особен-
но теперь, в начале военных действий предварять совершаемые им молеб-
ствия хотя коротким словом назидания. Крайне необходимо это в сельских 
приходах, где население недостаточно просвещено для понимания смысла 
и значения происходящих событий» 3. Молитва и просвещение, благотвори-

1 Иноепархиальные известия. Значение русско- японской вой ны. Обязанности православного 
пастыря во время вой ны. Об участии монастырей в жертвах на нужды вой ны // КЕВ. 1904. 
№ 5 (1 марта). С. 157.

2 Там же. С. 158.
3 Там же. С. 158–159.



163

тельность и сбор средств на Красный Крест, в фонд усиления русского флота, 
поддержка и утешение прихожан, чьи близкие непосредственно участвуют 
в военных действиях — вот перечень тех «трудов», которые вой на возлагала 
на священника.

Начальник Русской духовной миссии в Пекине епископ Переяславский 
Иннокентий (Фигуровский), по распоряжению Св. Синода осуществлявший 
управление православными приходами в Маньчжурии, в феврале 1904 г. об-
ратился к православному населению Дальнего Востока и Маньчжурии с окруж-
ным посланием, в котором «призывал их к покаянию и молитве, ввиду особых 
событий и обстоятельств военного времени». Реакция на окружное послание 
была неоднозначной. Некто «Амф-ов» в газете «Русь» выразил недовольство 
действиями епископа, в особенности жесткими и нелицеприятными выска-
зываниями и призывами к покаянию. Заметка «Амф-ва» попала в Харбин, где 
произвела «нежелательную сенсацию» в вой сках. В ответ епископ Иннокентий 
выпустил разъяснения к окружному посланию, интерес к которому затронул 
и Костромскую епархию.

Епископ Иннокентий объяснял мотивы издания послания значительным 
падением нравственности среди русских в Маньчжурии: «Живя в гор. Дальнем, 
я удивлялся и скорбел душой о той беспечности и непробудном разгуле, кото-
рый царил там накануне самых военных событий». Пьянство, брань и сквернос-
ловие, уличная грязь, обуявший всех страх и ужас при обстреле Дальнего япон-
цами служили теми основаниями, на которых епископ базировал свои упреки 
и призывы. Неудачный поворот военных дел, по мнению епископа Иннокен-
тия, был вызван «неустройством русской жизни на наших далеких окраинах. 
Ни от кого нельзя сокрыть, что события застали нас врасплох и принудили при-
нести великие жертвы, благодаря нашему всеобщему разъединению… Едва ли 
также кто будет оспаривать, что, только благодаря нашей обычной беспечности 
и самонадеянности, мы потеряли лучшую часть флота и едва не пережили вто-
рично севастопольских событий». Естественным следствием военных неудач 
стал «упадок духа среди русского местного населения», объясняемый епископом 
Иннокентием «единственно слабоволием и неподготовленностью, как плодами 
распущенной жизни, губящей духовную бодрость человека» 1. Но более опасны-
ми последствия виделись епископу Иннокентию для армии: «Русский солдат 
до тех пор силен и мощен, пока в нем крепка православная русская вера» 2.

Широкая общественная реакция на окружное послание епископа Иннокен-
тия, военные поражения, значительные потери русской армии и флота, а также 
непосредственное соприкосновение общества с военными реалиями — участие 
в боях членов семьи, гибель, ранения и увечья участников боевых действий —
вызвали, как полагал автор статьи в «Костромских епархиальных ведомостях», 
серьезные изменения в религиозно- нравственной жизни и подъем религиозно-
го духа православного населения. Наступило отрезвление, выразившееся в мно-
гочисленных, но повторяющихся в разных частях страны явлениях и процессах. 
Так, «Омские епархиальные ведомости» отмечали: «Церковь Божия теперь у нас 

1 Иноепархиальные известия // КЕВ. 1904. № 19 (15 сент). Неофиц. ч. С. 459–461.
2 Там же. С. 462.

Майоров А. Д., Майорова Н. С. Русская Православная Церковь и Русско- японская вой на 1904–1905 гг. ...



164

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

всегда полным полна. Каждый воскресный и праздничный день просфор не хва-
тает, подают много на проскомидию, о здравии и спасении их милых, дорогих 
сердцу! Слез тоже — сколько угодно. Особенно много их было при ужасной 
вести о гибели «Петропавловска» 1. С большим трудом, едва сдерживаясь, и мы 
возгласили вечную память болярину Стефану с его сподвижниками» 2.

Сотрудники «Епархиальных ведомостей» по всей стране констатировали 
своеобразный «духовный поворот» тех, кто прежде был заражен скептицизмом 
и атеизмом: «Грянул гром — и мы молиться… Горе-беда всех равняют, роднят. 
Интеллигентной особе теперь тоже нужен стал Бог- Заступник, как и всякому 
простецу. Офицеры доселе не отличались благоговением,  кое-как крестились.., 
а теперь и они не хуже мужика умеют креститься, кланяются и целуют иконы, 
которыми их благословляют в путь-дорогу» 3. Храмы заполнились верующими, 
которые просили служить частные молебны Георгию Победоносцу, преподоб-
ному Серафиму Саровскому. Ушла, как отмечалось, беспричинная веселость, 
песни и пляски. Вовлеченность в дело помощи воинам приобрела большой 
масштаб как в городе, так и в деревне. Собирались средства на нужды армии 
и флота, в пользу Красного креста. С особым воодушевлением отметили «Ко-
стромские епархиальные ведомости» опыт благотворительности жителей г. Не-
рехты: «Наши нерехтчане тоже недавно вздумали благотворить, но особенным 
образом. Они летом устроили спектакль в пользу Красного Креста, и спектакль 
этот дал… ни мало, ни много 39 руб лей!» 4

Со стороны высшей церковной власти обсуждались возможные меры 
по призрению осиротевших детей офицеров и нижних чинов, умерших от ран 
и болезней на вой не. Св. Синод принял решение «поручить епархиальным пре-
освященным предложить состоящим в их ведении благотворительным и про-
светительным обществам, братствам, церковно- приходским попечительствам 
и иноческим обителям принять возможное участие в судьбе» таких детей, при-
нимая их на воспитание в детские приюты 5.

Реакция Русской Православной Церкви на вой ну последовала незамедли-
тельно, как в идейном, так и практическом планах. Буквально на следующий 
день после официального объявления вой ны 28 января Св. Синод издал опреде-
ление о сборе пожертвований на санитарные нужды действующей армии. Епар-
хиальное начальство 3 февраля постановило «безотлагательно приглашать» 
церкви и приходское духовенство, благочинных, настоятелей монастырей 
с братией собирать пожертвования, направляя списки и собранные средства 
в духовную консисторию 6.

1 Броненосец «Петропавловск» подорвался на японской мине 31 марта 1904 г. при попытке про-
рыва Тихоокеанской эскадры из Порт- Артура. Броненосец был флагманом эскадры и на нем на-
ходился командующий Тихоокеанской эскадры вице-адмирал Степан Осипович Макаров и штаб 
командующего.

2 Иноепархиальные известия // КЕВ. 1904. № 18 (15 сент). Неофиц. ч. С. 463.
3 Тамже. С. 463.
4 Тамже. С. 464.
5 Тамже. С. 465.
6 Распоряжения епархиального начальства. О сборе пожертвований на санитарные нужды дей-

ствующей армии // КЕВ. 1904. № 4 (15 февр.). С. 43.



165

8 февраля и 7 апреля 1904 г. последовали синодальные определения об осо-
бом сборе пожертвований в пользу раненных и больных воинов на все время 
вой ны с Японией. Сбор средств разрешался в православных храмах еженедель-
но за воскресным богослужением. Этот сбор мог производиться одновременно 
с обычными церковными сборами уполномоченными представителями Красно-
го креста. Заслушав определение Синода от 8 февраля, Костромская духовная 
консистория под председательством епископа Виссариона (Нечаева) предпи-
сывала благочинным, духовенству и старостам церквей, настоятелям и насто-
ятельницам монастырей Костромской епархии беспрепятственно допускать 
к сбору пожертвований представителей Красного Креста 1.

Синод указывал на два условия совершения сбора денег: во-первых, на-
личие у представителя соответствующего удостоверения; во-вторых, со своей 
кружкой этот представитель должен был идти следом за собирающим средства 
церковным старостой. Если представитель Красного креста для сбора денег 
не являлся, то кружечный сбор проводил староста или его помощник. Для учета 
собранных денег были предусмотрены две процедуры. Первая применялась 
при сборе средств представителем Красного креста и предполагала вскрытие 
кружки на месте, составление акта с указанием суммы собранных средств, ко-
торый заверяли своими подписями члены церковного причта и представитель 
Красного креста. Вторая процедура реализовывалась при сборе денег церков-
ным причтом. В этом случае староста или его помощник передавали собран-
ные средства в духовную консисторию, которая в свою очередь направляла их 
в хозяйственное управление Св. Синода. В дополнении к циркулярному указу 
Костромской духовной консистории содержалось настоятельное указание не до-
пускать к сбору средств лиц, не имеющих надлежащего удостоверения. Но из-
бежать ошибок и недоразумений все же не удалось.

В деле организации помощи и сбора денежных средств в пользу раненых 
и больных воинов в Костромской епархии возник казус. Согласно направленно-
му в Костромскую духовную консисторию рапорту благочинного I-го Костром-
ского округа протоиерея Иоанна Вознесенского, церковным старостам храмов 
округа местное Костромское управление Красного креста выдало запечатанные 
кружки для сбора денежных средств. Эта мера не была согласована с епархиаль-
ными властями. Церковным старостам запрещалось вскрывать кружки, но над-
лежало сдавать их вместе с денежными средствами казначею Красного креста. 
Он вскрывал кружку, пересчитывал деньги и выдавал старосте или иному пред-
ставителю церковного причта квитанцию о получении денежных средств.

В ответ на имевший место и установленный факт «недоразумений» 
при сборе средств в помощь раненым воинам Костромская духовная консисто-
рия потребовала неукоснительного соблюдения распоряжений Синода и епар-
хиальных властей. Благочинные же обязывались отчитываться о собранных 
церковными старостами средствах 2. Костромскому управлению Красного 
креста была адресована просьба прекратить выдачу церковным старостам 

1  Распоряжения епархиального начальства. О сборе пожертвований на раненых и больных во-
инов // КЕВ. 1904. № 5 (1 марта). С. 52.

2 Костромские епархиальные ведомости (КЕВ). 1904. № 10 (15 мая). Офиц. ч. С. 118–119.

Майоров А. Д., Майорова Н. С. Русская Православная Церковь и Русско- японская вой на 1904–1905 гг. ...



166

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

запечатанных кружек и производить учет собранных денежных средств с по-
следующей их передачей в духовную консисторию и Св. Синод. В течение июля 
в духовную консисторию от церквей, духовенства, монастырей и монашеству-
ющих Костромской епархии поступило 631 руб. 83 коп 1, за август — 334 руб. 
2 коп., за сентябрь — 416 руб. 89 коп 2., за октябрь 411 руб. 34 коп. и ноябрь —
265 руб. 92 коп 3. Эти средства по установленному порядку были переданы Ко-
стромскому управлению общества Красного Креста.

В конце августа 1904 г. в Костроме состоялся съезд епархиального духо-
венства. Однако на заседаниях съезда вопросов, связанных с русско- японской 
вой ной, депутаты не касались. Съезд решал насущные вопросы о составе прав-
ления Духовной семинарии и средствах, расходуемых на содержание и нужды 
семинарии и Костромского епархиального училища, содержании церковно- 
приходских хоров, приеме в епархиальное училище «иносословных девиц», сос-
тоянии дел с проектом и дальнейшим строительством здания епархиального 
училища и др 4. Ответ на вопрос, почему столь жизненно важный для страны 
факт противостояния на Дальнем Востоке остался за рамками съезда, был дан 
на страницах того же номера «Костромских епархиальных ведомостей». В ста-
тье «Несколько слов о съездах духовенства» ее автор, скрывавшийся за ини-
циалами «С. Н. Д.», писал: «В деятельности епархиальных съездов должна от-
ражаться жизнь духовенства всей епархии во всех ее проявлениях, со всеми ее 
запросами и треволнениями; епархиальные съезды должны вливать бодрость 
и свежесть в души сельских приходских тружеников; эти последние не будут 
апатичны и вялы в своей деятельности, если будут видеть, что все их нужды 
и печали составляют близкий предмет забот и суждений епархиального съез-
да… Епархиальные съезды достигнут своей цели только тогда, когда программа 
их деятельности выйдет из узких рамок экономических вопросов и расширится 
до объятия вопросов всех сторон приходской жизни» 5.

Созданный по распоряжению императора Николая II под председатель-
ством великого князя Михаила Александровича Высочайше учрежденный ко-
митет по усилению военного флота России в рамках сбора средств направил 
в Костромскую епархию 3500 экземпляров писем- переводов и 680 объявлений 
о сборе пожертвований. Выпуск таких писем- переводов с особым порядковым 
номером был нацелен на упрощение совершения пожертвования. Костромская 
духовная консистория на заседании 17 ноября 1904 г. приняла решение разо-
слать письма- переводы и объявления благочинным церквей и благочинным 
монастырей. Последним было дано распоряжение, согласуясь с местными ус-
ловиями и возможностью достичь в этом деле успеха, передать настоятелям 
церквей и монастырей, составить списки жертвователей, дать объяснения 
о порядке совершения пожертвования и заполнении бланков писем- переводов 

1 От Костромской духовной консистории // КЕВ. 1904. № 16 (15 авг). С. 311.
2 Прибавление к офиц. части // КЕВ. 1904. № 21 (1 нояб).
3 От Костромской духовной консистории // КЕВ. 1904. № 24 (15 дек). С. 449.
4  Журналы епархиального съезда Костромского духовенства сессии 23–26 августа 1904 г. // 

КЕВ. 1904. №  18 (15 сент). Офиц. ч. С. 319–333.
5 С. Н. Д. Несколько слов о съездах духовенства // КЕВ. 1904. № 18 (15 сент). Неофиц. ч. С. 455.



167

и ежемесячно отправлять денежные средства в отделения государственного 
банка или казначейство 1.

25 сентября 1904 г. Синод принял определение о порядке совершения мо-
лебных пений о даровании победы российскому воинству. Костромская духов-
ная консистория на своем заседании 1 сентября обсудила определение Синода 
и приняла решение «подтвердить духовенству церквей и начальствующим мо-
настырей епархии… об обязательном и неопустительном исполнении распоря-
жения» 2. Еще 5 сентября после Божественной литургии епископ Костромской 
и Галичский Виссарион совершил «молебствие о даровании победы русскому 
воинству на Дальнем Восток. Пред молебном ІІреосвященный Виссарион об-
ратился к присутствующим с краткой речью. В конце молебна провозглашено 
было многолетие Его Императорскому Величеству и всему Царствующему Дому, 
„вечная память” православным воинам и всем за веру, царя и отечество на бра-
ни убиенным и многолетие всероссийскому воинству» 3.

22 октября 1904 г. в праздник Казанской иконы Божьей Матери епископ 
Виссарион обратился к верующим с поучением «Гнев Божий на Русскую землю». 
Преосвященный Виссарион отметил, что церковные праздники — это моменты 
особой духовной радости. Но совсем не таковы они в дни вой ны: «… нам не до ра-
дости. Бедствия вой ны продолжаются. Мечты наши о победах над врагами, пре-
восходящими нас численностью и многолетнею подготовкой к вой не, не испол-
няются. Несмотря на неустрашимость и беззаветную храбрость наших воинов, 
несмотря на искусство и самоотвержение начальствующих над ними, несмотря 
на многие частные успехи в битвах с неприятелем, перевес остается на его сто-
роне». Людские потери японцев, по словам епископа Виссариона, были ничуть 
не меньше, а то и больше, чем у русской армии. Но «эта убыль легко восполняется 
притоком новых военных сил, беспрепятственно, при невозможном сопротив-
лении с нашей стороны, приходящих на место брани из недалекой их родины. 
Не таково наше положение: вой на ежедневно уносит множество жертв из рядов 
нашего воинства, но убыль с величайшим трудом восполняется по причине невоз-
можности скорого прибытия новых сил за десяток тысяч верст на место вой ны» 4. 
Даже для столь далекого от вой ны и военной науки человека как епархиальный 
архиерей были очевидны негативные стороны русско- японской вой ны, как непод-
готовленность, удаленность театра военных действий, огромные невосполнимые 
потери. Потери были обусловлены комплексом причин: «Нашим воинам прихо-
дится двигаться по местам гористым и болотистым, в соседстве с тростниками, 
скрывающими неприятеля, терпеть недостаток продовольствия, голод, холод, 
оставаться без приличной одежды и обуви. Наши воины в борьбе с этими труд-
ностями являются поистине мучениками. Одно непоколебимое чувство долга 
и военной чести, при слабой надежде на победу, одушевляет и ободряет их» 5.

1 Распоряжение епархиального начальства. О пожертвованиях на усиление военного флота // 
КЕВ. 1904. № 23 (1 дек.). Офиц. ч. С. 482–484.

2 КЕВ. 1904. № 18 (15 сент). Офиц. ч. С. 318.
3 Епархиальная хроника // КЕВ. 1904. № 18 (15 сент). Неофиц. ч. С. 458.
4 Гнев Божий на Русскую землю. Поучение преосвященного Виссариона в праздник Казанской 

иконы Божией Матери 22 октября // КЕВ. 1904. № 21 (1 нояб). Неофиц. ч. С. 524.
5  Там же. С. 524–525.

Майоров А. Д., Майорова Н. С. Русская Православная Церковь и Русско- японская вой на 1904–1905 гг. ...



168

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Но владыка Виссарион не был бы пастырем, если бы в переживаемые 
страной события не вкладывал глубокий духовно- религиозный смысл. Про-
изошедшее в Казани похищение и уничтожение почитаемой святыни — Казан-
ской иконы Божьей Матери — как и военный неудачи — епископ Виссарион 
полагал проявлениями «гнева Божия» и наказания за грехи. И нравственно- 
дидактический характер поучения костромского епископа вполне согласовы-
вался с обращением епископа Переяславского Иннокентия (Фигуровского) 
в контексте идеи о бедствиях как заслуженном наказании за «тяжкие вины 
перед Господом». «В простонародьи к числу самых обыкновенных грехов при-
надлежат пьянство, сквернословие, посягательство на собственность ближнего, 
разврат. В среде так называемых образованных людей господствует неверие, 
неуважение к Церкви, ее заповедям и священноначалию. Не только на словах, 
но и в печати безнаказанно допускается отрицание различия между добром 
и злом, грехом и негрехом… Приходится слышать и читать, как дерзко осмеи-
вается любовь к Отечеству, преданность правительству, уважение к судебным 
учреждениям, преподавание закона Божия в училищах, подвергаются поруга-
нию основы жизни церковной, семейной, общественной» 1. Провел епископ Вис-
сарион и аналогию между разгромом иудеев халдеями и разрушением Первого 
Храма и бедствиями вой ны, причиненные японцами. Обращаясь к верующим 
с призывом покаяться в грехах и возносить молитвы Христу и Богородице, епи-
скоп Виссариона не только обозначил нравственные ориентиры, но и утверж-
дал надежду на достижение победы ы вой не.

Поучения, с которыми не единожды обращался епископ Виссарион, в ка-
честве основной идеи указывали на греховность и падение нравственности. 
Так, 19 февраля в день отмены крепостного права епископ обратился с поуче-
нием «о злоупотреблениях милостями Божиими и о наказаниях за сие, к числу 
которых относится вой на» 2. Напутственным молебном и «словом о подвигах 
самоотвержения и любви» 18 мая епископ Виссарион проводил санитарный 
отряд, отправляемый Костромским губернским земством на Дальний Восток 3.

Аналогию с наказанием богоизбранного народа и потерей ковчега заве-
та содержала и приведенная в том же, что и поучение епископа Виссариона, 
номере «Костромских епархиальных ведомостей» статья из «Донских епархи-
альных ведомостей». Ее автор задавался целым рядом вопросов: «Действия 
карающей десницы Божией не повторяются ли над новым богоизбранным на-
родом русским, Богом хранимым и чудесно спасаемым? Что означает это попу-
щение Божие к похищению святыни в связи с непобедимым противоборством 
иноплеменников? И тяготы полугодовой вой ны, жертвы которой чувствуются 
всею Русскою землей, и похищение в то же время святыни не значит ли, что там 
и святыня не заступит, где нужно наказание?» И ответ на эти вопросы для ав-
тора вполне очевиден справедливее и полезнее понять, что наказание соизме-
римо преступлению, не самообольщаться, а осознать собственные грехи и вер-
нуться к традиционным для России принципам нравственности. «Сила земли 

1 Там же. С. 526.
2 Епархиальная хроника // КЕВ. 1904. № 5 (1 марта). С. 155.
3 Епархиальная хроника // КЕВ. 1904. № 11 (1 июня). С. 314.



169

Русской — не своя собственная, а сила Божия. Урок разрушения в две минуты 
наших надежд на многоопытность и многоученость всемирно известного ад-
мирала (Макарова), урок разочарования в наших преждевременных надеждах 
относительно побед над врагом на суше… эти страшные громовые раскаты на-
поминают нашему спящему сознанию, что сила наша в Боге, что Русь постольку 
сильна, несокрушима, поскольку она остается святою Русью» 1.

Упоминаний о молебнах о даровании победы русскому воинству в кон-
це 1904 – начале 1905 гг. на страницах «Костромских епархиальных ведомо-
стей» стало меньше (например, КЕВ. — 1905. № 10. — С. 304). Вероятно, та-
кие молебны уже стали привычной частью церковной жизни, да и отсутствие 
 сколько- нибудь серьезных успехов на фронте вызывало желание обойти тему 
вой ны молчанием и не бередить «кровоточащей раны» общества.

Церковная печать не могла не откликнуться и на гибель русского флота 
в Цусимском сражении 14–15 мая 1905 г. В разделе «Иноепархиальные изве-
стия» «Костромских епархиальных ведомостей» от 1 июня 1905 г. была приве-
дена такая горестная запись: «Еще скорбная страница написалась в летописи 
нашей вой ны с японцами. Наш флот под командой адмирала Рожественского, 
на которого мы возлагали такие надежды, 14 мая, бесславно погиб в волнах 
Тихого океана, а частию взят в плен нашим врагом; в плену и наши адмира-
лы». Горечь разочарования очевидна, как очевидно и недоумение маловерием, 
все более распространившимся в обществе: «Даже «Паломник», причисляю-
щий себя к духовным журналам, выразил мысль, что молитвой пушки не сде-
лаешь». Логичным объяснением причин военных неудач выглядит упомина-
ние, без какой бы то ни было детализации, неких злоупотреблений, которые 
«теперь обнаружены и благодаря которым бесславно гибнет от врага наша 
армия» 2. Не указывая явно, но держа в голове мысль о том, что Россия утрати-
ла свои особые качества, авторы статьи привели цитату из речи германского 
императора Вильгельма II. Император говорил, что победы японцев отнюдь 
не свидетельствуют о превосходстве Будды над Христом, но русских бьют от-
того, что они плохие христиане. Авторы не утверждают абсолютной правоты 
германского императора, но полагают, что он преподнес русским урок правды.

24 августа 1905 г. Святейший Синод издал определение № 4157 об отмене 
молитв, возносимых о даровании победы. Вой на завершилась поражением 
России, и этим определением Синод подвел под ней черту для Русской Право-
славной Церкви.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Гнев Божий на Русскую землю. Поучение преосвященного Виссариона в празд-

ник Казанской иконы Божией Матери 22 октября // КЕВ. 1904. № 21 (1 нояб). Неофиц. 
ч. С. 524–528.

2. Журналы епархиального съезда Костромского духовенства сессии 23–26 авгу-
ста 1904 г. // КЕВ. 1904. № 18 (15 сент). Офиц. ч. С. 319–333.

1  Иноепархиальные известия. По поводу беспримерного святотатства в г. Казани. Мошенниче-
ство на религиозной почве // КЕВ. 1904. № 21 (1 нояб). Неофиц. ч. С. 547–549.

2 Иноепархиальные известия. Германский император о нашей вой не с японцами. Л. Толстой 
о современных событиях. // КЕВ. 1905. № 11 (1 июня). Неофиц. ч. С. 341–342.

Майоров А. Д., Майорова Н. С. Русская Православная Церковь и Русско- японская вой на 1904–1905 гг. ...



170

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

3. Иноепархиальные известия // КЕВ. 1904. № 19 (15 сент). Неофиц. ч. С. 459–
466.

4. Иноепархиальные известия. Германский император о нашей вой не с япон-
цами. Л. Толстой о современных событиях. // КЕВ. 1905. № 11 (1 июня). Неофиц. ч. 
С. 341–347.

5. Иноепархиальные известия. Значение русско- японской вой ны. Обязанности 
православного пастыря во время вой ны. Об участии монастырей в жертвах на нужды 
вой ны // КЕВ. 1904. № 5 (1 марта). С. 157–162.

6. Иноепархиальные известия. По поводу беспримерного святотатства в г. Ка-
зани. Мошенничество на религиозной почве // КЕВ. 1904. № 21 (1 нояб). Неофиц. ч. 
С. 547–552.

7. Распоряжение епархиального начальства. О пожертвованиях на усиление во-
енного флота // КЕВ. 1904. № 23 (1 дек.). Офиц. ч. С. 482–484.

8. Распоряжение епархиального начальства. О сборе пожертвований на раненых 
и больных воинов // КЕВ. 1904. № 5 (1 марта). С. 52–53.

9. С. Н. Д. Несколько слов о съездах духовенства // КЕВ. 1904. № 18 (15 сент). 
Неофиц. ч. С. 455–457.

REFERENCES
1. Gnev Bozhĳ na Russkuyu zemlyu. Pouchenie preosvyashhennogo Vissariona v 

prazdnik Kazanskoj ikony` Bozhiej Materi 22 oktyabrya // KEV. 1904. № 21 (1 noyab). 
Neoficz. ch. S. 524–528. (In Russian).

2. Zhurnaly` eparxial`nogo s``ezda Kostromskogo duxovenstva sessii 23–26 avgusta 
1904 g. // KEV. 1904. № 18 (15 sent). Oficz. ch. S. 319–333. (In Russian).

3. Inoeparxial`ny`e izvestiya // KEV. 1904. № 19 (15 sent). Neoficz. ch. S. 459–466. 
(In Russian).

4. Inoeparxial`ny`e izvestiya. Germanskĳ imperator o nashej vojne s yaponczami. 
L. Tolstoj o sovremenny`x soby`tiyax. // KEV. 1905. № 11 (1 iyunya). Neoficz. ch. S. 341–347. 
(In Russian).

5. Inoeparxial`ny`e izvestiya. Znachenie russko- yaponskoj vojny`. Obyazannosti 
pravoslavnogo pasty`rya vo vremya vojny`. Ob uchastii monasty`rej v zhertvax na nuzhdy` 
vojny` // KEV. 1904. № 5 (1 marta). S. 157–162. (In Russian).

6. Inoeparxial`ny`e izvestiya. Po povodu besprimernogo svyatotatstva v g. Kazani. 
Moshennichestvo na religioznoj pochve // KEV. 1904. № 21 (1 noyab). Neoficz. ch. S. 547–
552. (In Russian).

7. Rasporyazhenie eparxial`nogo nachal`stva. O pozhertvovaniyax na usilenie 
voennogo flota // KEV. 1904. № 23 (1 dek.). Oficz. ch. S. 482–484. (In Russian).

8. Rasporyazhenie eparxial`nogo nachal`stva. O sbore pozhertvovanĳ na raneny`x 
i bol`ny`x voinov // KEV. 1904. № 5 (1 marta). S. 52–53. (In Russian).

9. S. N. D. Neskol`ko slov o s``ezdax duxovenstva // KEV. 1904. № 18 (15 sent). 
Neoficz. ch. S. 455–457. (In Russian).

Статья поступила в редакцию 11.12.2024; одобрена после рецензирования 
13.01.2025; принята к публикации 5.02.2025.

The article was submitted 11.12.2024; approved after reviewing 13.01.2024; ac-
cepted for publication 5.02.2025.



171

Научная статья
УДК 930.26:281.93
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–3–171–197
EDN: EOEAGD

К  ВОПРОСУ ОБ ЭВОЛЮЦИИ 
ДРЕВНЕЙШЕГО УЧАСТКА НЕКРОПОЛЯ 

ТРОИЦЕ- СЕРГИЕВА МОНАСТЫРЯ 
В НАЧАЛЕ XV – ПЕРВОЙ ТРЕТИ XVII В 1.

Александр Григорьевич Авдеев,
Православный Свято- Тихоновский гуманитарный 

университет, Москва, Россия, avdey57@mail.ru
ORCID: 0000–0001–7253–9126

Аннотация. Статья, написанная в рамках научного 
проекта «Свод русских надписей / Corpus Inscriptionum 
Rossicarum», посвящена исследованию древнейшего 
участка грунтового некрополя Троице- Сергиева мона-
стыря. Он располагался у южной стены Троицкого собо-
ра и делился на несколько зон погребений. Ядром зоны 
святости стало погребение основателя монастыря, прп. 
Сергия Радонежского, совершённое у внутренней южной 
стены деревянной Троицкой церкви. Значимость этого 
участка возросла после строительства каменного собо-
ра, захоронения и последующей канонизации ученика 
и преемника прп. Сергия прп. Никона Радонежского, 
а также свт. Серапиона архиепископа Новгородского. 
С конца 60-х гг. XVI в. на грунтовом некрополе к югу 
от Серапионовой палатки активно заполняются зона цер-

1 Статья написана в рамках научного проекта «Корпус русских 
надписей / Corpus inscriptionum Rossicarum» [электронный 
ресурс]: https://www.cir.rssda.su, поддержанного Универси-
тетом Дмитрия Пожарского, Лабораторией RSSDA, а также 
ПСТГУ. Научный руководитель проекта — А. Г. Авдеев, техни-
ческий руководитель — Ю. М. Свой ский. Выражаю глубокую 
признательность О. Н. Радеевой, А. В. Яганову и А. А. Зиган-
шиной за помощь в работе над статьёй.

© Авдеев А. Г., 2025.

АРХЕОЛОГИЯ СВЯТЫНИ

Ипатьевский вестник. 2025. №3 (31). С. 171–197
Ipatievsky vestnik. 2025. № 3 (31). Р. 171–197

Александр Григорьевич 
Авдеев,
доктор исторических 
наук, профессор Исто-
рико-филологического 
факультета Православ-
ного Свято-Тихоновского 
гуманитарного универ-
ситета
/
Alexander Grigorievich 
Avdeev
DPh in History, Professor of 
the Faculty of History and 
Philology of the St.-Tikhon’s 
Orthodox University



172

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

ковных иерархов, а с конца столетия — зона властей Троице- Сергиева монастыря. 
Захоронения в зоне знати, находившейся к югу от Никоновского придела укладыва-
ются в хронологический промежуток от 1551 до 1615 г., не исключено, что она могла 
существовать и в конце XV в.

Ключевые слова: Троице- Сергиев монастырь, некрополь, погребение, зона свя-
тости, зона знати, зона церковных иерархов, Свод русских надписей / Corpus Inscrip-
tionum Rossicarum, элита Московской Руси, иерархия Русской Православной Церкви

Для цитирования: Авдеев А. Г. К  вопросу об эволюции древнейшего участка 
некрополя Троице- Сергиева монастыря в начале XV – первой трети XVII в. // Ипа-
тьевский вестник. 2025. № 3. С. 171–197 https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3– 
171–197

ARCHAEOLOGY OF THE SANCTUARY
Scientific article

ON THE QUESTON OF EVOLUTION OF THE OLDEST 
AREA OF THE NECROPOLIS OF THE TRINITY- ST.

SERGIEV MONASTERY IN THE EARLY 15TH – 
FIST THIRD OF THE 17TH CENTURY

Alexander G. Avdeev,
St.-Tikhons Orthodox University, Moscow, Russia,

avdey57@mail.ru
ORCID: 0000–0001–7253–9126

Abstract. The paper, written within the framework of the scientific project “Corpus 
Inscriptionum Rossicarum”, is devoted to the study of the oldest site of the ground necro-
polis of the Trinity- St. Sergius Monastery. It was located at the southern wall of the Trinity 
Cathedral and was divided into several burial areas. The core of the area of sanctity was the 
burial of the founder of the monastery, St. Sergius of Radonezh, which took place at the inner 
southern wall of the wooden Trinity Church. The importance of this site increased after the 
construction of the stone cathedral, the burial and subsequent canonization of the disciple 
and successor of St. Sergius, St. Nikon of Radonezh and St. Serapion Archbishop of Novgorod. 
From the end of the 60s of the 16th century on the ground necropolis south of the Serapion 
pavillion the area of church hierarchs and from the end of the century — the area of the au-
thorities of the Trinity Sergius Monastery are actively filled in. The burials in the zone of the 
nobility south of Nikonov's side chapel fit into the chronological interval from 1551 to 1615; 
it is not excluded that it could have existed in the late 15th century.

Keywords: Trinity- St.-Sergius Monastery, necropolis, burial, area of sanctity, area of 
nobility, area of church hierarchy, Corpus Inscriptionum Rossicarum, elite of Moscow Russia, 
hierarchy of the Russian Orthodox Church

For c itation: Avdeev A. G. On the queston of evolution of the oldest area of the 
necropolis of the Trinity- St.Sergiev monastery in the early 15th – fist third of the 
17th century // Ipatievsky vestnik. 2025. № . 3. Р. 171–197 (In Russian). https://doi.
org/10.24412/2309–5164–2025–3–171–197



173

Авдеев А. Г. К  вопросу об эволюции древнейшего участка некрополя Троице- Сергиева монастыря в начале...

П
РОБЛЕМА развития древнейшего участка некрополя Троице- Сергиева мо-
настыря вызвала две исследовательские стратегии. Американский русист 

Д. Б. Миллер выделял его на основе духовных грамот, в меньшей степени при-
влекая надгробные плиты, но без точной привязки к топографии некрополя 1. 
В. И. Вишневский, чьё исследование базировалось только на находках подпис-
ных белокаменных надгробий, локализовал древнейший участок некрополя 
к востоку от Троицкого собора 2. Между тем точная картина развития данного 
участка восстанавливается на основе комплексного анализа — с привлечением 
данных более широкого круга нарративных источников, рукописей из библио-
теки Троице- Сергиева монастыря и обращения к просопографии погребённых 
здесь лиц с опорой на топографию некрополя.

Некрополь обители сохранился фрагментарно. Одни захоронения — срав-
нялись с землёй, другие — погибли при рытье могил для новых захоронений. 
Кроме того, существовал целый ряд негативных факторов, приводивший к раз-
рушению белокаменных надгробий. Белокаменные плиты разрушались под воз-
действием атмосферных осадков, химического и биологического поражения 
камня, а также в результате неблагоприятных условий залегания в культурном 
слое или же механических повреждений. В Списке надгробий Троице- Сергиева 
монастыря, рукописи, составленной около 1634 г., неоднократно встречаются 
фразы: «каменей и попиⷣсеи на ни ⷯне ⷥнать. вроⷭ҇ ли в ѕемлю» 3.

Утрате древнейших захоронений способствовали строительные работы 
XVI–XVIII вв. Так, Никоновская придельная церковь, построенная после кано-
низации прп. Никона Радонежского в 1547 г., в 1623 г. была «обложена <…> 
болши первыя», то есть возведена заново с увеличением размеров, вероятно 
затронув участок древнего некрополя 4. Более масштабные потери некрополь 
Троице- Сергиева монастыря понёс в конце XVII–XVIII в. Так, при сооружении 
подклета Трапезной палаты в 1686–1692 гг., было использовано не менее 100 
надгробий второй половины XVI – начала XVII в 5. Для строительства лаврской 

1 Миллер Д. Б. Погребения рядом с Сергием: погребальные обычаи в Троице- Сергиевом монасты-
ре. 1392–1605 гг. // Троице- Сергиева лавра в истории и духовной жизни России / Материалы II 
Международной конференции 4–6 октября 2000 г. / Сост. Т. Н. Манушина, С. В. Николаева. 
Сергиев Посад, 2002. С. 74–89.

2 Вишневский В. И. Средневековые белокаменные надгробия некрополя Троицкого собора // 
Церковный историк. 2022. № 4 (10). С. 76–95.

3 РГБ ОР. Ф. 304.I (Основное собрание рукописей Троице- Сергиевой лавры). № 820. Л. 3 об., 5, 9 
и т. д. О факторах разрушения надгробий подробнее см.: Авдеев А. Г., Свой ский Ю. М. Срок служ-
бы, факторы разрушения и вторичное использование надгробий Московской Руси // Новгород 
и Новгородская земля. Письменность и книжность. Материалы научно- практической конферен-
ции 24–26 сентября 2019 года. Великий Новгород. Вып. 1. Великий Новгород, 2021. С. 86–99.

4 Бычков А. Краткий летописец Святотроицкие Сергиевы лавры // Летопись занятий Археогра-
фической комиссии. 1864 год. Вып. 3 / Под ред. П. Савваитова. СПб., 1865. Приложения. С. 25 
(отд. паг.). См. также: Кавельмахер В. В. Никоновская церковь Троице- Сергиева монастыря: 
автор и дата постройки // Культура средневековой Москвы. XVII век // Авт.-сост. Л. А. Беляев, 
Т. И. Макарова, С. З. Чернов. М., 1999. С. 40–95; Холодкова Н. В. Из истории Никоновской церк-
ви // Церковный вестник. 2022. № 4 (10). С. 27–42.

5 Ткаченко В. А. Некрополь Троице- Сергиевой лавры // История Московского края. Проблемы, 
история, новые материалы. Вып. 1 / Отв. ред. А. В. Белов, В. Н. Захаров. М., 2006. С. 95.



174

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

колокольни Екатерина II разрешила утилизировать белокаменные надгробия, 
что привело к гибели около 600 намогильных плит 1. Слабо отражённым источ-
никами остаётся время постройки и расширения Серапионовой палатки, на-
ходящейся к западу от Никоновской церкви. В 1634 г. она, по сравнению с ныне 
существующим зданием, возведённом в 1783 г., имела меньшую площадь. Так, 
могила прп. архимандрита Троице- Сергиева монастыря Дионисия (Зобнинов-
ского), сейчас находящееся внутри палатки у её юго-восточного угла, согласно 
Списку надгробий, находилась «протиⷡ҇  полатоⷱ҇ных двереи а̓рхїепⷭ҇ кпа серапїо҆́на» 2, 
то есть за её пределами (Ил. 1). О том, что прп. Дио нисий был погребён «близ 
церкви Живоначальные Троицы от полуденных дверей» сообщает также Вклад-
ная книга Троице- Сергиева 
монастыря 3.

На сохранность ранних 
намогильных памятников 
влияли и чрезвычайные обсто-
ятельства. Сохранился полуле-
гендарный рассказ, как во вре-
мя обороны Троице- Серги ева 
монастыря в 1608–1610 гг. 
шедшие на один из присту-
пов «мнѡ́зи ѿ лито́вскихъ 
людє́й, ви́дѣша двою ̀стар́цовъ 
мещ́ꙋщихъ нани́хъ пли́ты, и̓ 
є̓ди́нѣмъ вержен́їемъ мно́гихъ 
поража́юще, ка́менїе же и̓з ̾
нѣ́дръ є҆́млюще, и̓ нѐбѣ числа ̀
мета́нїю и҆́хъ» 4. При этом ис-
пользовались выкопанные 
из земли плиты, которые мог-
ли поднять два человека — ве-
роятнее всего небольшой тол-
щины, что как раз характерно 
для ранних надгробий 5.

Примерное представле-
ние о масштабе утрат захоро-

1 Борей В.И. (архим. Михаил). Упразднение московских приходских погостов и создание пер-
вых городских кладбищ после событий 1771 года // Исторические, философские, и юридиче-
ские науки, культурология и искусствоведение. Вопросы теории и практики. № 5 (79). Там-
бов, 2017. С. 26.

2 РГБ ОР. Ф. 304.I (Основное собрание рукописей Троице- Сергиевой лавры). № 820. Л. 4.
3 Вкладная книга Троице- Сергиева монастыря / Изд. подг. Е. Н. Клитина, Т. Н. Манушина, 

Т. В. Николаева. М., 1987. С. 15.
4 Службы и жития Сергия и Никона. М.: Печатный двор, 27.XI.1646. Л. 130 (второй пагинации). 

Зёрнова, 192. В Сказании Авраамия Палицына этот эпизод осады отсутствует.
5 Беляев Л. А. Русское средневековое надгробие. Белокаменные плиты Москвы и Северо- 

Восточной Руси XIII–XVII вв. М., 1996. С. 148.

Ил. 1. Свято- Троицкая Сергиева лавра. 1. Троицкий 
собор. 2. Никоновский придел. 3. Серапионова 
палатка. Вид с юга. Древний участок некрополя 
скрыт под брусчаткой и дорожкой из белокаменных 
плит. Литография 1877 г. Изд.: Макарий 
(Веретнников), архим. Митрополит Московский 
Платон. Сергиев Посад, 2025. С. 115.



175

нений в древнейшей части некрополя Троице- Сергиева монастыря даёт ар-
хим. Леонид (Кавелин), который приводит список из 29 лиц, погребённых здесь 
в XV в., чьи могилы в подавляющем большинстве не сохранились 1.

Наконец, археологические раскопки, проводившиеся с 50-х гг. ХХ в. 
у Троицкого собора, вскрыли отдельные участки древнего некрополя, одна-
ко бóльшая часть его площади остаётся неисследованной. Наконец, сведения 
об отдельных захоронениях, совершённых в Троице- Сергиевом монастыре, 
дают письменные источники (в том числе и Список надгробий 1634 г.), одна-
ко местоположение «гробов» указано в них приблизительно, главным образом 
в привязке к объектам застройки и почитаемым могилам.

Некрополь Троице- Сергиевой обители начал формироваться у деревянной 
Троицкой церкви при жизни её основателя, прп. Сергия Радонежского († 25 сен-
тября 1392 г.). Одно из первых совершённых здесь захоронений — архиман-
дрита неустановленного смоленского монастыря Симона — называет Житие 
преподобного, составленное Епифанием Премудрым 2. К концу жизни прп. Сер-
гия некрополь уже занимал обширную площадь: подвижник желал быть по-
хороненным «внѣ церкви <…> с прочими братиами». Однако св. митрополит 
Киприан уступил просьбе насельников обители и, вопреки сложившейся тра-
диции, благословил похоронить преподобного «въ церкви на правѣй странѣ» 3.

В 1396 г. в монастырь возвратился постриженик прп. Сергия епископ Смо-
ленский Михаил, изгнанный с кафедры великим князем Литовским Витовтом, 
«муж велико житие по Бозѣ преходя въ молитвах и въ постѣ и бдѣниих и въ 
всяком въздержании», как свидетельствует о нём Житие Кирилла Белозерского, 
чьим наставником он был в Симонове монастыре 4. Бывший владыка умер в на-
чале мая 1402 г. и был похоронен у южной стены снаружи деревянного Троиц-
кого храма «близъ гроба старцева» 5.

Тем самым было положено начало традиции погребений в зоне святости, 
и погребения, о которых речь пойдёт в статье, совершались на участке у юж-
ной стены каменного Троицкого собора с начала второй четверти XV до первой 
трети XVII в. (Ил. 1, 2). Как подчёркивал Ю. М. Лотман, для Древней Руси было 
характерно представление о том, что «локальное положение человека в про-
странстве должно соответствовать его нравственному статусу» 6. Поэтому юг 
ассоциировался с правой, богоизбранной стороной, откуда снисходит Господь, 
что нашло отражение как в богослужебных текстах, так и в памятниках древ-

1 [Леонид (Кавелин), архим.] Список погребённых в Троицкой Сергиевой лавре от основания 
оной до 1880 года. М., 1880. С. 68–71. № 759–776.

2 Житие Сергия Радонежского // БЛДР. Т. 6: XIV – середина XV в. СПб., 1999. С. 326.
3 Житие Сергия Радонежского… С. 404; подробнее см.: Шалина И. А. Локализация погребений 

русских чудотворцев в монастырских храмах и её символическое значение // Преподобный 
Иосиф Волоцкий и его обитель. Материалы научно- практической конференции, посвящен-
ной 5-летию обретения Святых мощей Преподобного Иосифа, 520-летию освящения первого 
монастырского каменного храма — Успенского собора — и 80-летию со дня рождения Митро-
полита Волоколамского и Юрьевского Питирима. М., 2008. С. 126–154

4 Житие Кирилла Белозерского // БЛДР. Т. 7: Вторая половина XV века. СПб., 1999. С. 140.
5 Присёлков М. Д. Троицкая летопись. Реконструкция текста. М.; Л., 1950. С. 455.
6 Лотман Ю. М. Внутри мыслящих миров. Человек — текст — семиосфера — история. М., 1996. 

С. 246.

Авдеев А. Г. К  вопросу об эволюции древнейшего участка некрополя Троице- Сергиева монастыря в начале...



176

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

нерусской книжности, в том числе и в повестях Куликовского цикла 1. Правая 
сторона ассоциировалось также с местом стояния праведников на Страшном 
суде, чьи имена были вписаны в «книги животные», чьим земным аналогом, 
как полагали на Руси, были синодики 2. Поэтому по традиции, общей для За-
падной Европы и Руси, южная сторона храма, у которой покоились святые, 
становились центром «зоны святости», и совершённые здесь захоронения да-
вали надежду на спасение на Страшном суде по молитвам святых угодников 3.

Мощи прп. Сергия были обретены в июле 1422 г., позднее перенесены в ка-
менный Троицкий собор и вложены в раку на клиросе у южной стены, став та-

1 См.: Рудаков В. Н. Ордынские нашествия в русской исторической памяти середины XIII–
XVIII в. М., 2005. С. 104–105.

2 Подробнее см.: Авдеев А. Г., Радеева О. Н. Старорусские эпиграфические памятники: «боль-
шая» или «малая» эсхатология? // Палеороссия. Древняя Русь: во времени, в личностях, в иде-
ях / Παλαιορωσσια εν χρονω εν προσωπω εν ειδει. Научный журнал. 2023. № 2. С. 74–75.

3 Беляев Л. А. Родовая усыпальница князей Пожарских и Хованских в Спасо- Евфимиевом мона-
стыре Суздаля: 150 лет изучения. М., 2013. С. 73; Мари Б. Пляска смерти, или История клад-
бищ / Пер. с франц. Е. Е. Гусельниковой. М., 2024. С. 27.

Ил. 2. Комплекс погребений XV–XVII вв. к югу от Троицкого собора. 1 — Никонов-
ский придел; 2 — Серапионова палатка. Зоны погребений: А — Зона церковных 
иерархов; Б — Зона властей Троице- Сергиева монастыря; В — Зона знати; Г —
продолжение зоны знати по Списку надгробий 1634 г. Сост. А. Г. Авдеев и А. А. Зи-
ганшина. Границы зон показаны приблизительно.



177

ким образом ядром зоны святости. При этом древнейший участок некрополя, 
сформировавшийся у деревянной церкви сравнялся с землёй — либо после на-
бега отряда Едигея в 1408 г., когда все строения обители были сожжены дотла, 
либо после воссоздания деревянной церкви в 1411 г.

Окончательное же выделение зоны святости определило захоронение пре-
емника старца прп. Никона Радонежского 17 ноября 1426 г., который был по-
гребён «близъ раки преподобнаго Сергия» (Ил. 3)1 у южной стены каменного 
Троицкого собора, построенного в 1422–1423 гг. Захоронения двух подвиж-
ников разделила южная стена храма: внутри находилась «рака» прп. Сергия, 
вне — «гроб» прп. Никона. Возможной аналогией последнему служат описа-
ния гробниц, сооружённых над захоронениями прпп. Макария Калязинского 
и Зосимы Соловецкого — «взгражденное» над могилой деревянное сооружение 
(палатка?) 2 с поставленными на них иконами и свечой «на поклонянiа при-
ходящимъ братиам» 3.

1 Житие и подвиги преподобного отца нашего игумена Никона, ученика блаженного Сергия 
Чудотворца // БЛДР. Т. 12: XVI век. СПб., 2003. С. 100.

2 По данным Словаря русского языка XI–XVII вв., глагол «взградити» / «возградити» обычно 
применялся к деревянным сооружениям. См.: Словарь русского языка XI–XVII вв. Вып. 2 / 
Отв. ред. С. Г. Бархударов. М., 1975. С. 280–281, s. v. возградити.

3 См.: Авдеев А. Г. Древнейшее ядро некрополя Троицкого Макарьева Калязина монастыря: 
структура и судьба // Тверь, Тверская земля и сопредельные территории в эпоху Средневеко-
вья / Отв. ред. А Н. Хохлов. Вып. 14. Тверь, 2022. С. 222.

Ил. 3. Погребения в Троицком соборе, Никоновском пределе и Серапионовой палатке. 
Предполагаемые места погребений: 1 — Феодосий (Бывальцев), митрополит Московский, 
1475 г. (между 30 сентября и 4 октября); 2 — Василий Мамырёв, 1491 г., 5 июля; 3 —
Юрий Романов сын Алексеев, 1493/94 г. Сост. А. Г. Авдеев и А. А. Зиганшина.

Авдеев А. Г. К  вопросу об эволюции древнейшего участка некрополя Троице- Сергиева монастыря в начале...



178

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Об одном из первых захоронений светского лица в зоне святости Троице- 
Сергиева монастыря свидетельствуют различающиеся полнотой летописные 
записи о смерти и погребении Василия Мамырева (Ил. 3, 2). Наиболее полная 
и важная для нашей темы запись приведена в Вологодско- Пермской летописи:

«В лето 6998 [1490] <…> июня в 5 день, с субботы на недѣлю, въ 3 час 
нощи преставися великого князя диакъ Василеи Момыревъ, а живе лѣт 60 
без дву да пол 60 дней, а во мнишескомъ чину наречен бысть Варсонофеи, 
и положен бысть у Троици в Сергеевѣ манастырѣ июня в 7, в понедѣльник, 
в 2 часа дни, а гробъ его противу Никонова гробу на тои же странѣ церкви, 
а в диачествѣ был 20 лѣт без 8 мѣсяцъ, а имянины его были апрѣля 12 Василья 
Париискаго» 1. При этом в Львовской летописи, например, имеется дополнение, 
что Василей Мамырёв умер «въ черньцехъ и в схиме», однако данные о числе 
прожитых лет и продолжительности службы иные — «въ дьяцехъ был 18 лѣт 
8 мѣсяц, а всѣхъ лѣт жилъ 58 и полшестадесят дней» 2.

Хотя этот «некролог» был создан в начале эпохи формирования подписного 
надгробия, отдельные элементы роднят его с формулярами эпитафий конца 
70-х – конца 90-х гг. XV в. Так, формула «преставися раб Божий» присутствует 
в эпитафии дьяка Василия Беды († 20 мая 1480 г.) 3, формула «положен бысть» —
в эпитафиях Юрия Романова сына Алексеева († 1493/94) 4 и бывшего архи-
епископа Новгородского Сергия († 9 апреля 1495 г.) 5. Впрочем, это не даёт на-
дёжных свидетельств о существовании подписного надгробия на могиле дьяка.

Более всего Василий Мамырев известен как человек, к которому во вто-
рой половине 70-х гг. XV в. попали «тетради» с автографом «Хожения за три 
моря» Афанасия Никитина 6. Из «некролога» видно, что счёт лет, прожитых дья-
ком, отсчитывался от дня его крещения, совершённого 12 апреля на память 
прп. Василия епископа Парийского. Соответственно, родился Василий Мамы-
рев в 1433 г., дьяком стал в 1471 или 1472 г. Зимой 1479 г. по просьбе Ивана III 
он вместе с архиепископом Ростовским Вассианом Рыло, боярами Василием 
Фёдоровичем Образцом- Добрынским и Василием Борисовичем Тучком уладил 
конфликт великого князя с братьями Борисом и Андреем Большим. Осенью 
1480 г. во время похода Ивана III на Угру вместе с князем Иваном Юрьевичем 
дьяк был оставлен «ведать» Москву, а в последние годы жизни составил смету 
строительства («оклад») крепости во Владимире на Клязьме 7. Младший одно-

1 Вологодско- Пермская летопись // ПСРЛ. Т. XXVI. М., 2006. С. 280.
2 Львовская летопись // ПСРЛ. Т. ХХ. М., 2005. С. 355.
3 Вишневский В. И. Некрополь Троице- Сергиевой лавры. Открытия последних десятилетий 

ХХ века // РСН-1. М., 2006. С. 152–153. № 56.
4 Николаева Т.В. О некоторых надгробиях XV–XVII вв. из Загорского музея- заповедника // СА. 

1958. № 3. С. 171–172. № 1.
5 Она же. Надгробие Новгородского епископа Сергия // СА. 1965. № 3. С. 266–269. На надгробии 

архиепископа Сергия указан день его погребения — 10 апреля; день его смерти — 9 апреля 
1495 г. — известен из летописной приписки в крюковом Стихираре конца XV <РГБ ОР. Ф. 304.I 
(Главное собрание рукописей библиотеки Троице- Сергиевой лавры). № 408. Л. 504 об.>.

6 Напр.: Львовская летопись // ПСРЛ. Т. ХХ. М., 2005. С. 303.
7 Подробнее см.: Веселовский С. Б. Дьяки и подьячие XV–XVII вв. М., 1974. С. 316; Кучкин В. А., 

Попов Г. В. Государев дьяк Василий Мамырев и лицевая книга Пророков 1489 года // Древ-
нерусское искусства. Рукописная книга. Сб. 2. М., 1974. С. 112–115. Здесь же суммированы 



179

родец дьяка Данило Киприанов Мамырев, занимавший не менее ответственные 
посты в дьяческом аппарате Ивана III и Василия III, был вкладчиком Троице- 
Сергиева монастыря 1, но место его захоронения неизвестно.

Надгробие ещё одного мирянина, Юрия Романова сына Алексеева 
(† 1493/94 г.), похороненного в зоне святости, было обнаружено в 2 м к югу 
от южной паперти современной Серапионовой палатки (Ил. 3, 3). Его дед, Алек-
сей Полуектов, в 1462/63–1475 гг. был дьяком. Отец, Роман Алексеев, также 
начинал карьеру дьяком, в ноябре 1475 г. он был новгородским дворецким 
Ивана III, в сентябре 1485 г. вместе с боярами в чине дьяка был послан в Тверь 
«гражанъ всѣхъ къ целованiю привести, да отъ своей силы беречи, чтобы ихъ 
не грабили» 2.

Оба погребения демонстрируют два ранних варианта захоронений пред-
ставителей дьяческой элиты в наиболее престижной части некрополя. Юрий 
в качестве вклада за погребение и поминовение передал Троице- Сергиеву мо-
настырю свои вотчины в Боровском и Ростовском уездах 3. Кормовое помино-
вение по нему и его родителям совершалось 1 октября 4.

В начале XVI в. погребения церковных иерархов у южной стены Троиц-
кого собора стали совершаться к западу от захоронения прп. Никона (Ил. 3) 5. 
Оба участка, как явствует из Списка надгробий Троице- Сергиева монастыря, 
были разделены южным порталом Троицкого собора. Одним из первых «близ 
церкви Святыя Троица на южной стране» был погребён архиепископ Новгород-
ский Серапион († 16 марта 1516 г.) (Ил. 3; Ил. 4), рукоположенный из игуменов 
Троице- Сергиева монастыря и впоследствии прославленный в лике святых 6. 
Здесь же был похоронен митрополит Московский Иоасаф († 27 июля 1555 г.) 
(Ил. 1; Ил. 5, 1). При ремонтных работах, проводившихся в Серапионовой па-
латке в 2006 г., были обнаружены надгробные плиты обоих святителей 7.

Вероятно, в Серапионовой палатке был погребён митрополит Московский 
Феодосий (Бывальцев) (Ил. 1, 1; Ил. 5, 2). Н. М. Карамзин сохранил выписку 

основные источники, характеризующие основные направления деятельности Василия Ма-
мырёва. См. также: Корзинин А. Л. Состав думных и дворцовых чинов в правление великого 
князя Ивана III. Ч. 2. Думные чины // Палеороссия. Древняя Русь: во времени, в личностях, 
в идеях / Παλαιορωσσια εν χρονω εν προσωπω εν ειδει. Научный журнал. 2018. № 1 (9). С. 279.

1 О нём см.: Мельник А. Г. Московский великокняжеский дьяк Данило Мамырев // Древняя 
Русь. Вопросы медиевистики. 2006. № 2 (24). С. 61–69.

2 Русский хронограф // ПСРЛ. Т. XXII. Ч. 1. М., 2005. С. 504; Московский летописный свод конца 
XV века // ПСРЛ. Т. XXV. М., 2004. С. 304, 330. См. также: Корзинин А. Л. Состав думных и двор-
цовых чинов… С. 279; Веселовский С. Б. Дьяки и подьячие… С. 18, 420–421.

3 Вкладная книга… С. 146.
4 Кириченко Л.А., Николаева С. В. Кормовая книга… С. 126.
5 Митрополит Московский Платон (Левшин) инициировал предание, будто на месте Серапи-

оновой палатки находилась келья прп. Сергия. См.: Голубинский Е. Е. Преподобный Сергий 
Радонежский и созданная им лавра. Жизнеописание преподобного Сергия и путеводитель 
по лавре. Сергиев Посад, 1892. С. 196.

6 Моисеева Г. Н. Житие Новгородского архиепископа Серапиона // ТОДРЛ. 1965. Т. 21. С. 165; 
РГБ ОР. Ф. 304.I (Основное собрание рукописей Троице- Сергиевой лавры). № 820. Л. 3 об., 4 об.

7 Макарий (Веретенников), архим. Святительские надгробные плиты // Альфа и Омега. 2006. 
№ 1 (45). С. 311–312.

Авдеев А. Г. К  вопросу об эволюции древнейшего участка некрополя Троице- Сергиева монастыря в начале...



180

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

из летописи о том, что между 30 сентября и 4 октября 1475 г. «преставися пре-
жде бывшiй Θеодосiй Митроп. въ Сергiевѣ манастырѣ; тутъ же и положенъ» 1. 
Прот. А. В. Горский обратил внимание на Опись Троице- Сергиева монастыря 
1641/42 г., где содержалась запись о том, что в ризнице обители хранились «два 
покрова таѳтяные; кладутца на митрополитов, гдѣ Серепион чюдотворец» 2. По-
скольку покровы в Описи упомянуты во множественном числе, исследователь 
предположил, что в данном случае речь идёт о покровах на могилы митропо-
литов Феодосия и Иоасафа. Архим. Леонид (Кавелин) уже считал, что над по-
гребением святителя «была гробница, неизвестно когда упразднённая» 3. Выше 
говорилось о том, что Серапионова палатка, согласно Списку надгробий, имела 
меньшую площадь, и могила митрополита Феодосия предположительно могла 
находиться в её северо- западном углу, единственном месте, где при размерах 
палатки могло быть совершено захоронение (Ил. 1). В Списке надгробий оно 
не упоминается и, очевидно, было утрачено до 1634 г.

1 Карамзин Н. М. История Государства Российского. Т. VI. СПб., 1819. Примечания. С. 151. Прим. 
629 (отд. паг.).

2 [Горский А. В., прот.] Историческое описание Святотроицкие Сергиевы лавры. Свято- 
Троицкая Сергиева лавра, 1910. С. 78. Прим. 5. См.: Опись Троице- Сергиева монастыря 
1641/42 года / Изд. подг. Л. А. Кириченко, С. В. Николаева. М., 2020. С. 338.

3 [Леонид (Кавелин), архим.] Список погребённых… С. 9. № 65.

Ил. 4. Серапионова палатка. Северо- вос-
точ ный угол. Рака над мощами свт. Сера-
пиона, архиепископа Новгородского. 
Фото А. Г. Авдеева. 2025 г.

Ил. 5. Серапионова палатка. Юго-за пад-
ный угол. 1. Рака над мощами свт. Иоаса-
фа, мит рополита Московского. 2. Ги по -
тетическое место захоронения митропо-
лита Московского Феодосия (Бывальцева). 
Фото А. Г. Авдеева. 2025 г.



181

Таким образом, зона святости у южной стены Троицкого собора носила 
элитарный (в понимании эпохи) характер, и её значимость росла благодаря 
захоронению и последующей канонизации ученика и преемника прп. Сергия 
прп. Никона Радонежского и свт. Серапиона.

В результате археологических раскопок, проводившихся у стен Троицкого 
собора с 50-х гг. ХХ в., был выявлен ряд надгробий, которые свидетельствуют 
о формировании двух участков зон знати, располагавшихся близ зоны святости, 
но не совпадавших с ней. Первый из них с последней трети XV в. формировался 
к востоку и юго-востоку от апсид храма, второй — и к югу от зоны святости. 
Исследовавший этот участок В. И. Вишневский отметил, что в восточной час-
ти зоны знати были обнаружены древнейшие подписные надгробия, датируе-
мые последней третью — серединой 90-х гг. XV в 1. Среди лиц, похороненных 
на этом участке в начальный период его формирования, были люди, входившие 
в военно- политическую, административную и духовную элиту Московского го-
сударства, — воевода Василия Тёмного Михаил (в иночестве Мисаил) Плещеев 
(† 70-е гг. XV в.), а также уже упомянутый дьяк Василий Беда и новгородский 
архиепископ Сергий († 1495). В XVI–XVII вв. эту часть «зоны знати» заняли за-
хоронения представителей княжеских и боярских родов.

Второй участок находился у «црк҃ви чюоⷣтворца никона Протиⷡ҇  полꙋдеⷩ҇ны ⷯдвере ̏ꙋ҆ мостꙋ», говоря иначе — у южного портала Никоновского придела, который, 
как установил В. В. Кавельмахер, был утрачен в XIX в 2. Во время археологиче-
ских исследований, проводившихся в конце 1990-х – начале 2000-х гг., здесь был 
выявлен ряд из 15 намогильных плит, датируемых временем от начала 50-х гг. 
до начала 70-х гг. XVI в., располагавшихся в следующем порядке: Пётр Никитин 
сын Романов († 15 октября 1564 г.), Иван Дмитриевича Воронцов († 22 ноября 
1571 г.), Ульяна, жена Ивана Михайловича Воронцова († 20 апреля 1553 г.) 
(Ил. 2, В; Ил. 6). К западу от этого участка обнаружены три плиты с эпитафиями 
инокине Александре, жене Семёна Константинова сына Заболоцкого († 26 ок-
тября 1562 г.) и Василию Васильевичу Ковуросу († 21 декабря 1603 г.) 3. Список 
надгробий даёт иной перечень надгробий, частично совпадающий со сделан-
ными находками: Иван Фёдорович Басманов († 12 сентября 1603 г.) 4, Фёдор 
Григорьевич Желябужский († 30 мая 1615 г.), Ирина, жена Михаила Матвеевича 
Булгакова († 27 сентября 1590 г.) и Мария (во иноцех Маремьяна), жена Васи-
лия Степановича Волынского († 11 августа 1631 г.), а также указывает на ряд 
лежащих «построⷩ҇» плит, «на цках́ъ попⷣисеи не ⷥнать» 5.

При этом надгробие И. Ф. Басманова, находившееся, согласно Списку 
надгробий, напротив южного портала, было выявлено у юго-восточного угла 

1 Вишневский В. И. Средневековые белокаменные надгробия… С. 82–83.
2 Кавельмахер В. В. Никоновская церковь… С. 71.
3 Вишневский В. И. Средневековые белокаменные надгробия… С. 159–163. Исправляю ошибки 

в переводах дат от Сотворения мира в годы от Рождества Христова, допущенные издателем.
4 В Списке надгробий отмечено: «лѣтописи не нⷥа »ⷮ, так как эпитафия была вырезана на торце 

плиты и во время составления Списка очевидно была закрыта землёй. См.: Вишневский В. И. 
Некрополь бояр Плещеевых в Троице- Сергиевом монастыре // Археология Подмосковья. Ма-
териалы научного семинара / Отв. ред. А. В. Энговатова. М., 2004. С. 135. № 13.

5 РГБ ОР. Ф. 304.I (Основное собрание рукописей Троице- Сергиевой лавры). № 820. Л. 4 об. – 5.

Авдеев А. Г. К  вопросу об эволюции древнейшего участка некрополя Троице- Сергиева монастыря в начале...



182

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Никоновской церкви 1. Местоположение же плиты Ф. Г. Желябужского совпало 
со Списком надгробий, но находилась она на южной границе исследованного 
участка некрополя. Таким образом, результаты археологических исследова-
ний, с одной стороны, вызывают доверие к топографии некрополя, отражён-
ного в Списке надгробий. С другой, — находки ставят вопрос о его полноте, 
так как здесь не указаны эпитафии, близкие по времени к его составлению 
и открытые при раскопках. Вероятно, этот участок находился южнее плиты 
Ф. Г. Желябужского (Ил. 2, Г) и не был исследован археологически.

Видимо, зона знати, формировавшаяся к югу от Никоновского придель-
ного храма, занимала бóльшую площадь, чем известно из Списка надгробий 
и результатов археологических исследований. Однако существующих данных 
недостаточно для утверждения о синхронности или разновременности двух 
участков погребений знати. Возможно, первые захоронения на южном участке 
могли совершаться и в конце XV в., после погребения здесь Василия Мамырёва 
и Юрия Алексеева.

В этой связи наиболее спорным является вопрос о захоронениях в оби-
тели радонежских князей Андрея и Семёна Владимировичей, скончавшихся 
осенью 1425 г. во время морового поветрия. В Архитектурном альбоме Троице- 
Сергиевой лавры, составленном в 1745–1789 гг. на плане Троицкого собора 
в юго-западном углу изображена намогильная плита с вырезанным во всю её 

1 Подробнее см.: Вишневский В. И. Некрополь бояр Плещеевых… С. 375–386.

Ил. 6. Зона знати. В — зона знати; Г — продолжение зоны знати по Списку надгробий 
1634 г. * — местоположение плиты Ф. Г. Желябужского соответствует Списку надгро-
бий 1634 г. Сост. А. Г. Авдеев и А. А. Зиганшина.



183

длину Голгофским крестом (Ил. 2, 2)1, 
в настоящее время скрытая под позд-
нейшим полом. При митрополите 
Московском Платоне над ней была 
установлена бронзовая таблица с па-
мятной надписью о том, что здесь 
было погребено тело князя Андрея, 
во иноцех Саввы (Ил. 7) 2. Иерарх, 
скорее всего, опирался на традицию, 
существовавшую в Троице- Сергиевом 
монастыре по крайней мере в XVII в., 
когда кормовое поминовение «по кня-
зе Андрее и по ево роду» совершалось 
11 октября, при этом князь поминал-
ся под иноческим именем Савва 3. 
С этим же схимническим именем 
князь Андрей внесён в Синодик Трои-
це- Сергиева монастыря 4. Данные 
записи близки сообщениям, читаю-
щимся в ряде летописей: «тое же осе-
ни преставися князь Андрѣи Володи-
меровичь, нареченыи въ черьнцѣхъ 
Сава, а положенъ у Троици в Сергiевѣ 
манастырѣ» 5. Правда, неясно, на чём 
базировалась догадка митрополита Платона — может быть, на безымянном захо-
ронении, обнаруженном при замене каменного пола на чугунный, проводившей-
ся в Троицком соборе в 1779 г. «тщанием» владыки 6. По крайней мере, подобная 
изображённой на плане памятной белокаменной плите (несмотря не схематизм 
изображения) во второй половине XVIII в. была установлена над могилой игуме-
ньи Елены Девочкиной, почитавшейся в Новодевичьем монастыре 7.

1 СПГИХМЗ. Инв. 5562/1–46 ИХО. Л. 11, 116. Изд.: Кавельмахер В. В. Никоновская церковь… 
С. 48. Рис. 3.

2 Голубинский Е. Е. Преподобный Сергий Радонежский и созданная им лавра. Жизнеописание 
преподобного Сергия и путеводитель по лавре. Сергиев Посад, 1892. Точку зрения Е. Е. Голу-
бинского поддержал архим. Леонид (Кавелин). См.: [Леонид (Кавелин), архим.] Список по-
гребённых… С. 1, № 2–3.

3 Кириченко Л.А., Николаева С. В. Кормовая книга… С. 116.
4 РГБ ОР. Ф. 304.I (Основное собрание рукописей Троице- Сергиевой лавры). № 818. Л. 13 об.
5 Напр.: Продолжение летописи по Воскресенскому списку // ПСРЛ. Т. VIII. СПб., 1859. С. 93; 

Симеоновская летопись // ПСРЛ. Т. XVIII. М., 2007. С. 168.
6 Павел (Пономарёв), иером. Краткое историческое описание Свято- Троицкия Сергиевы лавры 

и Спасо- Вифанского училищного монастыря с приложением знатных произшествий, случив-
шихся в оной, противу прежнего издания во многом исправленное и дополненное, и открыв-
шимися вновь обстоятельствами дополненное 1801 года. М., 1801. С. 12. Находка захороне-
ния в публикации не указана.

7 Беляев Л.А., Романов Н. С., Шлионская Л. И. Надгробия игуменьи Елены Девочкиной и схим-
ницы Феофании в Новодевичьем монастыре // РА. 2010. № 2. С. 160. Рис. 4.

Ил. 7. Троицкий собор. Памятная таблица 
с надписью о месте захоронения Радонеж-
ского князя Андрея Владимировича. Бронза. 
Конец XVIII в. Фото А. Г. Авдеева. 2025 г.

Авдеев А. Г. К  вопросу об эволюции древнейшего участка некрополя Троице- Сергиева монастыря в начале...



184

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Е. Е. Голубинский считал памятную надпись ошибочной, так как, по его 
мнению, в храме были погребены оба князя 1. Его источником скорее всего был 
список Ермолинской летописи, хранившийся в библиотеке Московской Духов-
ной Академии: «тоеж̓е ѡ҆́сени, прест̾ависѧ кн҃ꙁь а̓ндрѣи̓ володимеровичь. и̓ кн҃ꙁь 
семенъ володимеровиⷱ҇ в ̾черн̾ьцехъ нареченн̾ыи ̑сава а̓ положенъ оу҆́ трⷪ҇ ци»2.

Исследовавший этот вопрос Б. М. Клосс исходил из утверждения, что князь 
Андрей Владимирович «несомненно» должен был быть похоронен в Троице- 
Сергиеве монастыре, так как именно он являлся «патроном» обители и «сыграл 
значительную роль в строительстве каменного Троицкого собора», хотя роль 
князя, в отличие от Юрия Дмитриевича Звенигородского, в жизни Троице- 
Сергиева монастыря источниками не отражена. С опорой на Шумиловский 
том Лицевого летописного свода 3 исследователь сделал вывод, что первона-
чально Андрей Владимирович был похоронен в Сергиевой обители, а между 
1568–1578 гг. перезахоронен в Архангельском соборе Московского Кремля 
рядом с отцом и братьями 4. Однако Лицевой летописный свод относит это со-
бытие к 1508 г., когда останки князей были перезахоронены в новопостроенном 
Архангельском соборе, и о перенесении останков иных потомков Ивана Калиты 
из других некрополей (мероприятие само по себе масштабное) ничего не гово-
рится. В более ранних летописях, на которые ссылается Б. М. Клосс, о перезахо-
ронении останков Андрея Владимировича сведений нет 5. Позднее в Архангель-
ском соборе появилось белокаменное надгробие с эпитафией радонежскому 
князю, но это не следствие одной из многочисленных ошибок составителей 
текста, как считает Т. Д. Панова 6, а, скорее, указание на использованный ими 
источник — Лицевой летописный свод.

Тем не менее, Б. М. Клосс отметил, что древнейшие записи, восходящие 
к Летописному своду 1477 г., дают иной список князей, умерших в моровое 
поветрие 1425 г.: «Тое же осени преставися князь Ондрѣи Володимирович, 
и князь Иванъ Васильевичь Ярославскiй, и князь Семенъ Володимерович, на-
реченный в черньцех Сава, а положен у Троици в Сергеевѣ монастырѣ и князь 
Ярослав Володимерович преставися, а положен ва Архагглѣ на Москвѣ» 7. При 
этом исследователь делает странный вывод, что фраза «положен у Троици 
в Сергеевѣ монастырѣ» должна относиться к Андрею Владимировичу 8. Но схо-
жий вариант читается в Львовской летописи: «Тое же осени преставися князь 
Ондрѣи Володимирович, и князь Иванъ Васильевичь Ярославскiй, и князь Се-
менъ Володимеровичь, въ черньцахъ нареченъ Сава, а положенъ у Троици; 

1 Голубинский Е. Е. Преподобный Сергий Радонежский… С. 176.
2 РГБ. Ф. 173.I (Фундаментальное собрание библиотеки МДА). № 195.2. Л. 260; ср.: Ермолинская 

летопись // ПСРЛ. Т. XVIII. М., 2004. С. 146.
3 РНБ ОР. Ф. 536. ОЛДП. F.IV. 232. Л. 681 (с ошибочным указанием на лист рукописи).
4 Клосс Б.М. О судьбе захоронения князя Андрея Радонежского // Троице- Сергиева лавра 

в истории, культуре и духовной жизни России / Материалы Международной конференции 
29 сентября – 1 октября 1998 г. / Сост. Т. Н. Манушина, С. В. Николаева. М., 2000. С. 24–28.

5 Там же. С. 26.
6 Панова Т. Д. Кремлёвские усыпальницы. История, судьба, тайна. М., 2003. С. 43.
7 Вологодско- Пермская летопись // ПСРЛ. Т. XXVI. М., 2006. С. 184.
8 Клосс Б.М. О судьбе захоронения… С. 24.



185

а Ярославъ Володемеричь положенъ во Арханьиле на площади на Москвѣ» 1. 
Стабильная структура записи показывает, что фраза о захоронении в Троице- 
Сергиевом монастыре относится исключительно к князю Семёну Владимиро-
вичу, который принял постриг с именем Савва (по совпадению с первой буквой 
крестильного имени), что подтверждает и единственная форма глагола «по-
гребен». В записи обозначено и место захоронения князя Ярослава Владимиро-
вича, а вот место захоронения его брата Андрея остаётся неизвестным. Таким 
образом, записи однозначно указывают о постриге и погребении в Троице- 
Сергиевом монастыре князя Семёна Владимировича, в иноцех Саввы, но точное 
место его захоронения остаётся гипотетическим.

Южнее Серапионовой палатки Список надгробий отмечает два соседствую-
щих участка захоронений. В первом — в зоне церковных иерархов, находящейся 
«с полꙋдеⷩ҇ные ⷤстраны ꙋ полакⷮи гдѣ лежи ⷮсерапїоⷩ҇ а̓рх̾иепⷭ҇ кпъ ноⷡ҇ гороцⷣкїи» 2 — отмече-
ны погребения вологодских архиереев Алексия († 1564/65 г.) Иоасафа (не позд-
нее 21 сентября 1570 г.) 3 и Варлаама († 21 апреля 1610 г.) (Ил. 2, А) 4. Были ли 
Алексий и Варлаам пострижениками Троице Сергиева монастыря, неизвестно, 
вопрос же о тождестве Иоасафа соимённым ему игуменам Николаевского Крас-
нохолмского и Троице- Сергиева монастырей остаётся дискуссионным 5.

Южнее — «протиⷡ҇  полатоⷱ҇ных двереи а̓рхїепⷭ҇ кпа серапїо҆́на» — в Списке надгро-
бий отмечены погребения, которые могут быть отождествлены с зоной властей 
Троице- Сергиева монастыря (Ил. 2, Б). Это — могилы архимандритов Троице- 
Сергиева монастыря прп. Дионисия (Зобниновского) († 10 мая 1633 г.) и Кип-
риана († около 1594 г.), соборных старцев Варсонофия Якимова († 9 декабря 
1601 г.) 6 и казначея Пафнутия Соловецкого († 21 января 1630 г.), а также ар-
химандрита Чудова монастыря Иосифа († 17 марта 1627 г.) 7. Был ли последний 
пострижеником Троице- Сергиева монастыря, в источниках не отражено.

Из них наиболее известны соборный старец Варсонофий Якимов и прп. ар-
химандрит Дионисий (Зобниновский) (Ил. 8). Первый, родом галичанин, кре-
стил дочь царя Фёдора Иоанновича Феодосию и был духовным отцом царевича 
Фёдора Годунова. Общая сумма его вкладов в обитель, помимо вотчины, со-

1 Львовская летопись // ПСРЛ. Т. ХХ. М., 2005. С. 233.
2 РГБ ОР. Ф. 304.I (Основное собрание рукописей Троице- Сергиевой лавры). № 820. Л. 3 об. – 4.
3 Время его смерти определяется по дате вклада по его душе, сделанного в этот день архиман-

дритом Троице- Сергиева монастыря Феодосием (Вкладная книга… С. 39).
4 Список надгробий усваивает вологодским архиереям сан архиепископов, хотя Вологодская 

архиепископия была учреждена в 1589 г. Дата смерти епископа Варлаама дана в Списке над-
гробий с ошибкой в 100 лет. См.: Строев П. М. Список иерархов и настоятелей монастырей 
Российския Церкви. СПб., 1877. Стб. 730. № 13.

5 См.: Яганов А. В. Об источниках датировки памятников «Бежецкого верху Николы Чудот-
ворца Бежецкого монастыря» // Архитектурное наследство. 2012. Вып. 57. С. 58–59; Тара-
сов А. Е. Был ли епископ Иоасаф Вологодский игуменом Краснохолмского монастыря? // 
Древняя Русь. Вопросы медиевистики. 2019. № 1 (75). С. 115–119.

6 В Списке надгробий указано, что Варсонофий Якимов умер 9 октября, однако кормовое поми-
новение по нему совершалось 9 декабря (Кириченко Л. А., Николаева С. В. Кормовая книга… 
С. 145). Месяц смерти исправляю по Кормовой книге.

7 РГБ ОР. Ф. 304.I (Основное собрание рукописей Троице- Сергиевой лавры). № 820. Л. 3 об. –
4 об.

Авдеев А. Г. К  вопросу об эволюции древнейшего участка некрополя Троице- Сергиева монастыря в начале...



186

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

ставила 1680 руб., не считая 322 руб., 
выданных им на помин своей души 
насельникам Троице- Сергиева мо-
настыря и близлежащих обителей 1. 
Прп. Дионисий (Зобниновский) стал 
настоятелем Троице- Сергиева монас-
тыря после снятия осады в 1610 г. 
и много способствовал возрождению 
иноческого делания, «о церковномъ 
строении велие прилежание имый, 
ово церкви воздвигая наново, иныя же 
после разорения возобновляя». По-
читание прп. Дионисия сложилось 
в Троице- Сергиевой обители вскоре 
после его кончины 2. Кормовое поми-
новение по нему совершалось 15 мая 3. 
В этот же день поминали «ѿц҃ъ и̓ 
братїи на́шихъ и҆́жє здѣ лежащи ⷯ и̓ повсюдꙋ православны ⷯхрⷭ҇ тїꙗнъ» 4, что со-
ответствовало введённой прп. Дио-
нисием традиции поимённого по-
миновения погребённых в Троице 
Сергиевом монастыре на литургии 
и непосредственно у надгробий 5.

Отражённые в Списке надгро-
бий захоронения в зонах церковных 
иерархов и властей Троице- Сергиева 
монастыря соответствуют состоянию 
Серапионовой палатки на 1634 г. 

Ключевым для определения их расположения является могила прп. Дионисия 
(Зобниновского), с конца XVIII в. находящаяся у южной стены внутри палатки. 
Получается, что составитель Списка надгробий вначале двигался вдоль могил 
вологодских архиереев к южной стене Серапионовой палатки, и в таком случае 
их могилы располагались с юга на север в соответствии со временем соверше-
ния захоронений — Варлаам (1610 г.), Иоасаф (1570 г.), Алексий (1564/65 г.). 
Затем составитель повернул к востоку и отметил захоронения, которые распо-
лагались южнее входа в палатку, также в соответствии с их местоположением.

1 Кириченко Л.А., Николаева С. В. Кормовая книга… С. 145–146. О Варсонофии Якимове см.: Ар-
сений (Лобовиков), иером. Летопись наместников, келарей, казначеев, ризничих, экономов 
и библиотекарей Свято- Троицкой Сергиевой лавры. СПб., 1868. С. 33 з- 34.

2 См.: Житие архимандрита Троице- Сергиева монастыря Дионисия // БЛДР. Т. 14: Конец XVI –
начало XVII века. СПб., 2006. С. 356–463.

3 РГБ ОР. Ф. 304.I (Основное собрание рукописей Троице- Сергиевой лавры). № 818. Л. 181 
(на полях рукописи, отличным от основного почерком).

4 РГБ ОР. Ф. 304.I (Основное собрание рукописей Троице- Сергиевой лавры). № 818. Л. 182.
5 Житие архимандрита Троице- Сергиева монастыря Дионисия… С. 376.

Ил. 8. Серапионова палатка. Юго-восточ-
ный угол. Рака над мощами прп. архи-
мандрита Дионисия (Зобниновского). 
Фото А. Г. Авдеева. 2025 г.



187

Отсюда можно сделать вывод, что после перестройки Серапионовой палат-
ки могилы вологодских архиереев оказались внутри неё и, возможно, скрыты 
под полом в её западной части. Что же касается участка захоронений, находив-
шихся в 1634 г. к югу от её дверей, то, за исключением погребения прп. Дио-
нисия (Зобниновского), он, скорее всего, скрыт под современной вымосткой 
и не исследован археологически.

Подведём итоги. Ядром зоны святости Троице- Сергиева монастыря стало 
погребение его основателя, прп. Сергия Радонежского, у южной стены внутри 
деревянного Троицкого собора, южнее которого на грунтовом некрополе стали 
совершаться первые захоронения церковных иерархов. Последующие этапы 
заполнения зоны святости были связаны с канонизацией прпп. Сергия Радо-
нежского и Никона Радонежских, а также с началом почитания свт. Серапиона 
и последующей постройкой мемориальных объектов и отражены в приложении 
к статье:

— завершение постройки белокаменного Троицкого собора в 1425 г. и рас-
ширение зоны святости на грунтовом некрополе у его южной стены;

— постройка каменного Никоновского придельного храма в 1547 г. и со-
вершение захоронений на грунтовом некрополе у южной стены Троицкого со-
бора, впоследствии вошедших в Серапионову палатку).

В середине 60-х гг. XVI в. на грунтовом некрополе к югу от Серапионовой 
палатки возникают зона церковных иерархов и зона властей Троице- Сергиева 
монастыря; захоронения этих участках продолжались до 1633 г.

Время возникновения зоны знати, находившейся к югу от Троицкого со-
бора, точно не известно, однако выявленные здесь надгробия укладываются 
в хронологический промежуток от 1551 до 1615 г., не исключено, что она могла 
существовать и в конце XV в.

Выводы статьи отчасти носят гипотетический характер, и подтвердить 
или опровергнуть их смогут будущие археологические раскопки к югу от Тро-
ицкого собора.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Авдеев А. Г. Древнейшее ядро некрополя Троицкого Макарьева Калязина монас-

тыря: структура и судьба // Тверь, Тверская земля и сопредельные территории в эпоху 
Средневековья / Отв. ред. А. Н. Хохлов. Вып. 14. Тверь: ТНИИР-центр, 2022. С. 221–234.

2. Авдеев А. Г., Радеева О. Н. Старорусские эпиграфические памятники: «большая» 
или «малая» эсхатология? // Палеороссия. Древняя Русь: во времени, в личностях, в иде-
ях / Παλαιορωσσια εν χρονω εν προσωπω εν ειδει. Научный журнал. 2023. № 2. С. 71–88.

3. Авдеев А. Г., Свой ский Ю. М. Срок службы, факторы разрушения и вторичное 
использование надгробий Московской Руси // Новгород и Новгородская земля. Пись-
менность и книжность. Материалы научно- практической конференции 24–26 сентября 
2019 года. Великий Новгород. Вып. 1. Великий Новгород, 2021. С. 86–99.

4. Арсений (Лобовиков), иером. Летопись наместников, келарей, казначеев, 
ризничих, экономов и библиотекарей Свято- Троицкой Сергиевой лавры. СПб.: в тип. 
А. Траншеля, 1868. — 70 с.

5. Беляев Л. А. Русское средневековое надгробие. Белокаменные плиты Москвы 
и Северо- Восточной Руси XIII–XVII вв. М.: Модус Граффити, 1996. — 563 с., ил.

Авдеев А. Г. К  вопросу об эволюции древнейшего участка некрополя Троице- Сергиева монастыря в начале...



188

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

6. Беляев Л. А. Родовая усыпальница князей Пожарских и Хованских в Спасо- 
Евфимиевом монастыре Суздаля: 150 лет изучения. М.: ИА РАН, 2013. — 264 с., ил.

7. Беляев Л. А., Романов Н. С., Шлионская Л. И. Надгробия игуменьи Елены Девоч-
киной и схимницы Феофании в Новодевичьем монастыре // РА. 2010. № 2. С. 156–165.

8. Борей В. И. (архим. Михаил). Упразднение московских приходских погостов 
и создание первых городских кладбищ после событий 1771 года // Исторические, фило-
софские, и юридические науки, культурология и искусствоведение. Вопросы теории 
и практики. № 5 (79). Тамбов: Грамота, 2017. С. 24–26.

9. Бычков А. Краткий летописец Святотроицкие Сергиевы лавры // Летопись 
занятий Археографической комиссии. 1864 год. Вып. 3 / Под ред. П. Савваитова. СПб.: 
изд. Археографической комиссии, 1865. Приложения. С. 16–26 (отд. паг.)

10. Веселовский С. Б. Дьяки и подьячие XV–XVII вв. М.: Наука, 1974. — 607 с.
11. Вишневский В. И. Некрополь бояр Плещеевых в Троице- Сергиевом монастыре 

// Археология Подмосковья. Материалы научного семинара / Отв. ред. А. В. Энговатова. 
М. ИА РАН, 2004. С. 375–386.

12. Вишневский В. И. Некрополь Троице- Сергиевой лавры. Открытия последних 
десятилетий ХХ века // Русское средневековое надгробие. Материалы к своду / Сост. 
и отв. ред. Л. А. Беляев. Вып. 1. М.: Наука, 2006. С. 130–174.

13. Вишневский В. И. Средневековые белокаменные надгробия некрополя Троиц-
кого собора // Церковный историк. 2022. № 4 (10). С. 76–95.

14. Вкладная книга Троице- Сергиева монастыря / Изд. подг. Е. Н. Клитина, 
Т. Н. Манушина, Т. В. Николаева. М.: Наука, 1987. — 439 с.

15. Вологодско- Пермская летопись // ПСРЛ. Т. XXVI. М.: Рукописные памятники 
Древней Руси, 2006. — XV, 413 с.

16. Голубинский Е. Е. Преподобный Сергий Радонежский и созданная им лавра. 
Жизнеописание преподобного Сергия и путеводитель по лавре. Сергиев Посад: тип. 
А. И. Снегирёвой, 1892. — IV, 361, VIII с., илл.

17. [Горский А. В., прот.] Историческое описание Святотроицкие Сергиевы лавры. 
Свято- Троицкая Сергиева лавра: собств. тип., 1910. — 160 с., илл.

18. Ермолинская летопись // ПСРЛ. Т. XVIII. М.: Языки славянской культуры, 
2004. — VI, V, 239 c.

19. Житие архимандрита Троице- Сергиева монастыря Дионисия // БЛДР. Т. 14: 
Конец XVI — начало XVII века. СПб.: Наука, 2006. С. 356–463.

20. Житие и подвиги преподобного отца нашего игумена Никона, ученика блажен-
ного Сергия Чудотворца // БЛДР. Т. 12: XVI век. СПб.: Наука, 2003. С. 80–117.

21. Житие Кирилла Белозерского // БЛДР. Т. 7: Вторая половина XV века. СПб.: 
Гаука, 1999. С. 132–217.

22. Житие Сергия Радонежского // БЛДР. Т. 6: XIV — середина XV в. СПб.: Наука, 
1999. С. 254–411.

23. Кавельмахер В. В. Никоновская церковь Троице- Сергиева монастыря: автор 
и дата постройки // Культура средневековой Москвы. XVII век // Авт.-сост. Л. А. Беляев, 
Т. И. Макарова, С. З. Чернов. М.: Наука, 1999. С. 40–95.

24. Карамзин Н. М. История Государства Российского. Т. VI. СПб.: тип. Н. Греча, 
1819. — 367, 175 с.

25. Кириченко Л. А., Николаева С. В. Кормовая книга Троице- Сергиева монастыря 
(Исследование и публикация). М.: Индрик, 2008. — 520 с.

26. Клосс Б. М. О судьбе захоронения князя Андрея Радонежского // Троице- Сер-
гиева лавра в истории, культуре и духовной жизни России / Материалы Международной 
конференции 29 сентября – 1 октября 1998 г. / Сост. Т. Н. Манушина, С. В. Николаева. 
М.: изд. дом «Подкова», 2000. С. 24–28.



189

27. Корзинин А. Л. Состав думных и дворцовых чинов в правление великого князя 
Ивана III. Ч. 2. Думные чины // Палеороссия. Древняя Русь: во времени, в личностях, 
в идеях / Παλαιορωσσια εν χρονω εν προσωπω εν ειδει. Научный журнал. 2018. № 1 (9). 
С. 277–297.

28. Кузьмин А. В. Михаил // ПЭ. Т. XLV. М., 2017. С. 550–552.
29. Кучкин В. А., Попов Г. В. Государев дьяк Василий Мамырев и лицевая книга 

Пророков 1489 года // Древнерусское искусства. Рукописная книга. Сб. 2 / Ред.-сост. 
О. В. Подобедова. М.: Наука, 1974. С. 107–144.

30. [Леонид (Кавелин), архим.] Список погребённых в Троицкой Сергиевой лавре 
от основания оной до 1880 года. М.: тип. Т. Рис, 1880. — 97 с.

31. Лотман Ю. М. Внутри мыслящих миров. Человек — текст — семиосфера — исто-
рия. М.: Языки русской культуры, 1996. — 464 с. (Язык. Семиотика. Культура).

32. Львовская летопись // ПСРЛ. Т. ХХ. М.: Языки славянских культур, 2005. — XV, 686 с.
33. Макарий (Веретенников), архим. Святительские надгробные плиты // Альфа 

и Омега. 2006. № 1 (45). С. 311–312.
34. Макарий (Веретнников), архим. Митрополит Московский Платон. Сергиев 

Посад: Свято- Троицкая Сергиева лавра, 2025. — 224 с., илл.
35. Мари Б. Пляска смерти, или История кладбищ / Пер. с франц. Е. Е. Гусельни-

ковой. М.: КоЛибри, Азбука- Аттикус, 2024. — 256 с., ил.
36. Мельник А. Г. Московский великокняжеский дьяк Данило Мамырев // Древняя 

Русь. Вопросы медиевистики. 2006. № 2 (24). С. 61–69.
37. Миллер Д. Б. Погребения рядом с Сергием: погребальные обычаи в Троице- 

Сергиевом монастыре. 1392–1605 гг. // Троице- Сергиева лавра в истории и духовной 
жизни России / Материалы II Международной конференции 4–6 октября 2000 г. / Сост. 
Т. Н. Манушина, С. В. Николаева. Сергиев Посад: Весь Сергиев Посад, 2002. С. 74–89.

38. Моисеева Г. Н. Житие Новгородского архиепископа Серапиона // ТОДРЛ. 1965. 
Т. 21. С. 147–165.

39. Московский летописный свод конца XV века // ПСРЛ. Т. XXV. М.: Языки сла-
вянской культуры, 2004. — XVII, 463 с.

40. Николаева Т. В. О некоторых надгробиях XV–XVII вв. из Загорского музея- 
заповедника // СА. 1958. № 3. С. 170–179.

41. Николаева Т. В. Надгробие Новгородского епископа Сергия // СА. 1965. № 3. 
С. 266–269.

42. Опись Троице- Сергиева монастыря 1641/42 года / Изд. подг. Л. А. Кириченко, 
С. В. Николаева. М.: Индрик, 2020. — 1077 с.

43. Павел (Пономарёв), иером. Краткое историческое описание Свято- Троицкия 
Сергиевы лавры и Спасо- Вифанского училищного монастыря с приложением знатных 
произшествий, случившихся в оной, противу прежнего издания во многом исправленное 
и дополненное, и открывшимися вновь обстоятельствами дополненное 1801 года. М.: 
в Губернской тип. у А. Решетникова, 1801. — 103 с.

44. Панова Т. Д. Кремлёвские усыпальницы. История, судьба, тайна. М.: Индрик, 
2003. — 224 с., ил.

45. Присёлков М. Д. Троицкая летопись. Реконструкция текста. М.; Л.: изд-во АН 
СССР, 1950. — 513 с.

46. Продолжение летописи по Воскресенскому списку // ПСРЛ. Т. VIII. СПб.: в тип. 
Э. Праца, 1859. — VIII, 301 с.

47. Рудаков В. Н. Ордынские нашествия в русской исторической памяти середины 
XIII–XVIII в. М.: Квадрига, 2005. — 304 с. (Исторические исследования).

48. Русский хронограф // ПСРЛ. Т. XXII. Ч. 1. М.: Языки славянских культур, 
2005. — XIX, VII, 570 с.

Авдеев А. Г. К  вопросу об эволюции древнейшего участка некрополя Троице- Сергиева монастыря в начале...



190

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

49. Симеоновская летопись // ПСРЛ. Т. XVIII. М.: Знак, 2007. — VI, 316 с.
50. Словарь русского языка XI–XVII вв. Вып. 2 / Отв. ред. С. Г. Бархударов. М.: Нау-

ка, 1975. — 319 с.
51. Службы и жития Сергия и Никона. М.: Печатный двор, 27.XI.1646. Зёрнова, 

192.
52. Строев П. М. Список иерархов и настоятелей монастырей Российския Церкви. 

СПб.: Археографическая комиссия, 1877. — Х с., 1064, 68 стб.
53. Тарасов А. Е. Был ли епископ Иоасаф Вологодский игуменом Краснохолмского 

монастыря? // Древняя Русь. Вопросы медиевистики. 2019. № 1 (75). С. 115–119.
54. Ткаченко В. А. Некрополь Троице- Сергиевой лавры // История Московского 

края. Проблемы, история, новые материалы. Вып. 1 / Отв. ред. А. В. Белов, В. Н. Захаров. 
М.: Древлехранилище, 2006. С. 82–96.

55. Холодкова Н. В. Из истории Никоновской церкви // Церковный вестник. 2022. 
№ 4 (10). С. 27–42.

56. Шалина И. А. Локализация погребений русских чудотворцев в монастырских 
храмах и её символическое значение // Преподобный Иосиф Волоцкий и его обитель. 
Материалы научно- практической конференции, посвященной 5-летию обретения 
Святых мощей Преподобного Иосифа, 520-летию освящения первого монастырского 
каменного храма — Успенского собора — и 80-летию со дня рождения Митрополита 
Волоколамского и Юрьевского Питирима. М.: Северный паломник, 2008. С. 126–154.

57. Яганов А. В. Об источниках датировки памятников «Бежецкого верху Нико-
лы Чудотворца Бежецкого монастыря» // Архитектурное наследство. 2012. Вып. 57. 
С. 51–66.

СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ
БЛДР — Библиотека литературы Древней Руси. Т. 1–20. СПб.: Наука, 1992–2020.
Зёрнова — Зёрнова А. С. Книги кирилловской печати, изданные в Москве в XVI–

XVII веках. Сводный каталог. М., 1958.
ИРЛИ РАН — Институт русского языка и литературы РАН («Пушкинский дом»)
МДА — Московская Духовная Академия
ОЛДП — Общество любителей древней письменности
ОР — Отдел рукописей
ПСРЛ — Полное собрание русских летописей
ПЭ — Православная энциклопедия
РА — Российская археология
РГБ — Российская государственная библиотека. Москва.
РНБ — Российская национальная библиотека. Санкт- Петербург
СА — Советская археология
СПГИХМЗ — Сергиево- Посадский государственный историко- художественный музей- 

заповедник
ТОДРЛ — Труды отдела древнерусской литературы ИРЛИ РАН (Пушкинский дом). 

М.; Л.; СПб.

REFERENSES
1. Arsenĳ (Lobovikov), ierom. Letopis' namestnikov, kelarej, kaznacheev, riznichih, 

ekonomov i bibliotekarej Svyato- Troitskoj Sergievoj lavry. SPb.: v tip. A. Transhelya, 1868. — 
70 s. (in Russian).

2. Avdeev A. G. Drevnejshee yadro nekropolya Troickogo Makar'eva Kalyazina mon-



191

astyrya: struktura i sud'ba // Tver', Tverskaya zemlya i sopredel'nye territorii v epohu Sred-
nevekov'ya / Otv. red. A. N. Khokhlov. Vyp. 14. Tver': TNIIR-centr, 2022. S. 221–234 (in Rus-
sian).

3. Avdeev A. G., Radeeva O. N. Starorusskie epigraficheskie pamyatniki: «bol'shaja» ili 
«malaja» eskhatologiya? // Paleorossiya. Drevnyaja Rus': vo vremeni, v lichnostyah, v ideyah 
/ Παλαιορωσσια εν χρονω εν προσωπω εν ειδει. Nauchnyj zhurnal. 2023. N° 2. S. 71–88 (in Rus-
sian).

4. Avdeev A. G., Svoiskiy Yu. M. Srok sluzhby, faktory razrushenĳa i vtorichnoe is-
pol'zovanie nadgrobĳ Moskovskoj Rusi // Novgorod i Novgorodskaya zemlya. Pis'mennost' 
i knizhnost'. Materialy nauchno- prakticheskoj konferencii 24–26 sentjabrya 2019 goda. Velikĳ 
Novgorod. Vyp. 1. Velikĳ Novgorod, 2021. S. 86–99 (in Russian)..

5. Belyaev L. A. Russkoe srednevekovoe nadgrobie. Belokamennye plity Moskvy 
i Severo- Vostochnoj Rusi 13–17 vv. M.: Modus Graffiti, 1996. — 563 s., il. (in Russian).

6. Belyaev L. A. Rodovaja usypal'nitsa knyazej Pozharskih i Khovanskih v Spaso- 
Evfimievom monastyre Suzdalya: 150 let izuchenĳa. M.: Institut arkheologii RAN, 2013. — 
264 s., ill (in Russian).

7. Belyaev L. A., Romanov N. S., Shlionskaja L. I. Nadgrobĳa igumen'i Eleny Devochkinoj 
i skhimnitsy Feofanii v Novodevich'em monastyre // Rossĳskaja arheologiya. 2010. N° 2. S. 
156–165 ( in Russian).

8. Borej V. I. (arkhim. Mihail). Uprazdnenie moskovskih prihodskih pogostov i sozdanie 
pervyh gorodskih kladbishch posle sobytĳ 1771 goda // Istoricheskie, filosofskie, i yuridi-
cheskie nauki, kul'turologĳa i iskusstvovedenie. Voprosy teorii i praktiki. N° 5 (79). Tambov: 
Gramota, 2017. S. 24–26 (in Russian).

9. Bychkov A. Kratkĳ letopisec Svyatotroitskie Sergievy lavry // Letopis' zanyatĳ Arheo-
graficheskoj komissii. 1864 god. Vyp. 3 / Pod red. P. Savvaitova. SPb.: izd. Arheograficheskoj 
komissii, 1865. Prilozheniya. S. 16–26 (otd. pag.) (in Old Russian and Russian).

10. Ermolinskaja letopis' // Polnoe sobranie russkih letopisej. T. 18. M.: Yazyki slavya-
nskoj kul'tury, 2004. — VI, V, 239 c. (in Old Russian).

11. Golubinskĳ E. E. Prepodobnyj Sergĳ Radonezhskĳ i sozdannaya im lavra. Zhizneo-
pisanie prepodobnogo Sergiya i putevoditel' po lavre. Sergiev Posad: tip. A. I. Snegirevoj, 
1892. — IV, 361, VIII s., ill. (in Russian).

12. [Gorskĳ A. V., prot.] Istoricheskoe opisanie Svyatotroickie Sergievy lavry. Svyato- 
Troickaja Sergieva lavra: sobstv. tip., 1910. — 160 s., ill. (in Russian).

13. Karamzin N. M. Istorĳa Gosudarstva Rossĳskogo. T. 6. SPb.: tip. N. Grecha, 1819. — 
367, 175 c. (in Russian).

14. Kavel'maher V. V. Nikonovskaja tserkov' Troitse- Sergieva monastyrya: avtor i data 
postrojki // Kul'tura srednevekovoj Moskvy. 17 vek // Avt.-sost. L. A. Belyaev, T. I. Makarova, 
S. Z. Chernov. M.: Nauka, 1999. S. 40–95 (in Russian).

15. Kirichenko L. A., Nikolaeva S. V. Kormovaja kniga Troitse- Sergieva monastyrja (Issle-
dovanie i publikaciya). M.: Indrik, 2008. — 520 s. (in Old Russian and Russian).

16. Kholodkova N. V. Iz istorii Nikonovskoj tserkvi // Cerkovnyj vestnik. 2022. N° 4 (10). 
S. 27–42 (in Russian).

17. Kloss B. M. O sud'be zahoroneniya knyazya Andreya Radonezhskogo // Troitse- 
Sergieva lavra v istorii, kul'ture i duhovnoj zhizni Rossii / Materialy Mezhdunarodnoj konfer-
encii 29 sentyabrya — 1 oktyabrya 1998 g. / Sost. T. N. Manushina, S. V. Nikolaeva. M.: izd. 
dom «Podkova», 2000. S. 24–28.

18. Korzinin A. L. Sostav dumnyh i dvortsovyh chinov v pravlenie velikogo knyazya Ivana 
3. Ch. 2. Dumnye chiny // Paleorossĳa. Drevnyaya Rus': vo vremeni, v lichnostyah, v ideyah 
/ Παλαιορωσσια εν χρονω εν προσωπω εν ειδει. Nauchnyj zhurnal. 2018. N° 1 (9). S. 277–297 
(in Russian).

Авдеев А. Г. К  вопросу об эволюции древнейшего участка некрополя Троице- Сергиева монастыря в начале...



192

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

19. Kuchkin V. A., Popov G. V. Gosudarev d'yak Vasilĳ Mamyrev i licevaya kniga Prorokov 
1489 goda // Drevnerusskoe iskusstva. Rukopisnaya kniga. Sb. 2 / Red.-sost. O. V. Podobe-
dova. M.: Nauka, 1974. S. 107–144. (in Russian).

20. Kuz'min A. V. Mikhail // Pravoslavnaja enciklopedĳa. T. 45. M., 2017. S. 550–552 
(in Russian).

21. [Leonid (Kavelin), arkhim.] Spisok pogrebyonnyh v Troickoj Sergievoj lavre ot 
osnovanĳa onoj do 1880 goda. M.: tip. T. Ris, 1880. — 97 s. (in Russian).

22. Lotman Yu. M. Vnutri myslyashchih mirov. Chelovek — tekst — semiosfera — istori-
ja. M.: Yazyki russkoj kul'tury, 1996. — 464 s. (Yazyk. Semiotika. Kul'tura) (in Russian).

23. L'vovskaja letopis' // Polnoe sobranie russkih letopisej. T. 20. M.: Yazyki slavyanskih 
kul'tur, 2005. — XV, 686 s. (in Old Ryssian).

24. Makarĳ (Veretennikov), arkhim. Svyatitel'skie nadgrobnye plity // Al'fa i Omega. 
2006. N° 1 (45). S. 311–312 (in Russian).

25. Makarĳ (Veretnnikov), arkhim. Mitropolit Moskovskĳ Platon. Sergiev Posad: Svyato- 
Troitskaya Sergieva lavra, 2025. — 224 s., ill. (in Russian).

26. Mari B. Plyaska smerti, ili Istorĳa kladbishch / Per. s franc. E. E. Gusel'nikovoj. M.: 
KoLibri, Azbuka- Attikus, 2024. — 256 s., ill (in Russian).

27. Mel'nik A. G. Moskovskĳ velikoknyazheskĳ d'yak Danilo Mamyrev // Drevnyaya Rus'. 
Voprosy medievistiki. 2006. N° 2 (24). S. 61–69. (in Russian).

28. Miller D. B. Pogrebeniya ryadom s Sergiem: pogrebal'nye obychai v Troice- Sergievom 
monastyre. 1392–1605 gg. // Troice- Sergieva lavra v istorii i duhovnoj zhizni Rossii / Mater-
ialy 2 Mezhdunarodnoj konferencii 4–6 oktyabrya 2000 g. / Sost. T. N. Manushina, S. V. Niko-
laeva. Sergiev Posad: Ves' Sergiev Posad, 2002. S. 74–89 (in Russian).

29. Moiseeva G. N. Zhitie Novgorodskogo arhiepiskopa Serapiona // Trudy otdela 
drevnerusskoj literatury Instituta russkogo yazyka i literatury RAN («Pushkinskĳ dom»). 1965. 
T. 21. S. 147–165 (in Old Russian and Russian).

30. Moskovskĳ letopisnyj svod kontsa 15 veka // Polnoe sobranie russkih letopisej. T. 25. 
M.: Yazyki slavyanskoj kul'tury, 2004. — XVII, 463 s. (in Old Ryssian).

31. Nikolaeva T. V. O nekotoryh nadgrobiyah 15–17 vv. iz Zagorskogo muzeja- 
zapovednika // Sovetskaya arheologĳa. 1958. N° 3. S. 170–179 (in Russian).

32. Nikolaeva T. V. Nadgrobie Novgorodskogo episkopa Sergiya // Sovetskaya arheo-
logiya. 1965. N° 3. S. 266–269. (in Russian).

33. Opis' Troitse- Sergieva monastyrya 1641/42 goda / Izd. podg. L. A. Kirichenko, 
S. V. Nikolaeva. M.: Indrik, 2020. — 1077 s. (in Old Russian and Russian).

34. Panova T. D. Kremlyovskie usypal'nicy. Istoriya, sud'ba, tajna. M.: Indrik, 2003. — 
224 s., ill. (in Russian).

35. Pavel (Ponomarev), ierom. Kratkoe istoricheskoe opisanie Svyato- Troitskĳa Sergievy 
lavry i Spaso- Vifanskogo uchilishchnogo monastyrya s prilozheniem znatnyh proizshestvĳ, 
sluchivshihsja v onoj, protivu prezhnego izdanĳa vo mnogom ispravlennoe i dopolnennoe, 
i otkryvshimisya vnov' obstoyatel'stvami dopolnennoe 1801 goda. M.: v Gubernskoj tip. u 
A. Reshetnikova, 1801. — 103 s. (in Russian).

36. Priselkov M. D. Troitskaja letopis'. Rekonstrukcĳa teksta. M.; L.: izd-vo AN SSSR, 
1950. — 513 s. (in Old Russian and Russian).

37. Prodolzhenie letopisi po Voskresenskomu spisku // Polnoe sobranie russkih letopisej. 
T. 8. SPb.: v tip. E. Pratsa, 1859. — VIII, 301 s. (in Old Russian).

38. Rudakov V. N. Ordynskie nashestviya v russkoj istoricheskoj pamjati serediny 
13–18 v. M.: Kvadriga, 2005. — 304 s. (Istoricheskie issledovaniya) (in Russian).

39. Russkĳ hronograf // Polnoe sobranie russkih letopisej. T. 22. Ch. 1. M.: Yazyki 
slavyanskih kul'tur, 2005. — XIX, VII, 570 s. (in Old Russian).

40. Shalina I. A. Lokalizacĳa pogrebenĳ russkih chudotvorcev v monastyrskih hram-



193

ah i eyo simvolicheskoe znachenie // Prepodobnyj Iosif Volotskĳ i ego obitel'. Materialy 
nauchno- prakticheskoj konferencii, posvyashchennoj 5-letĳu obreteniya Svyatyh moshchej 
Prepodobnogo Iosifa, 520-letĳu osvyashcheniya pervogo monastyrskogo kamennogo hrama — 
Uspenskogo sobora — i 80-letiyu so dnya rozhdenĳa Mitropolita Volokolamskogo i Yur'evskogo 
Pitirima. M.: Severnyj palomnik, 2008. S. 126–154.

41. Simeonovskaja letopis' // Polnoe sobranie russkih letopisej. T. 18. M.: Znak, 2007. — 
VI, 316 s. (in Old Russian).

42. Slovar' russkogo yazyka 11–17 vv. Vyp. 2 / Otv. red. S. G. Barkhudarov. M.: Nauka, 
1975. — 319 s. (in Old Russian and Russian).

43. Sluzhby i zhitĳa Sergĳa i Nikona. M.: Pechatnyj dvor, 27.11.1646. (in Old Ryssian).
44. Stroev P. M. Spisok ierarhov i nastoyatelej monastyrej Rossĳskĳa Cerkvi. SPb.: Ar-

heograficheskaya komissiya, 1877. — X s., 1064, 68 stb. (in Russian).
45. Tarasov A. E. Byl li episkop Ioasaf Vologodskĳ igumenom Krasnoholmskogo mon-

astyrya? // Drevnyaya Rus'. Voprosy medievistiki. 2019. N° 1 (75). S. 115–119 (in Russian).
46. Tkachenko V. A. Nekropol' Troice- Sergievoj lavry // Istorĳa Moskovskogo kraja. 

Problemy, istorĳa, novye materialy. Vyp. 1 / Otv. red. A. V. Belov, V. N. Zaharov. M.: Drev-
lekhranilishche, 2006. S. 82–96 (in Russian).

47. Veselovskĳ S. B. D'yaki i pod'yachie 16–17 vv. M.: Nauka, 1974. — 607 s. (in Rus-
sian).

48. Vishnevskĳ V. I. Nekropol' boyar Pleshcheevyh v Troice- Sergievom monastyre // 
Arheologiya Podmoskov'ya. Materialy nauchnogo seminara / Otv. red. A. V. Engovatova. M.: 
IA RAN, 2004. S. 375–386 (in Russian).

49. Vishnevskĳ V. I. Nekropol' Troitse- Sergievoj lavry. Otkrytiya poslednih desyatiletĳ 20 
veka // Russkoe srednevekovoe nadgrobie. Materialy k svodu / Sost. i otv. red. L. A. Belyaev. 
Vyp. 1. M.: Nauka, 2006. S. 130–174 (in Russian).

50. Vishnevskĳ V. I. Srednevekovye belokamennye nadgrobĳa nekropolja Troitskogo 
sobora // Cerkovnyj istorik. 2022. N° 4 (10). S. 76–95 (in Russian).

51. Vkladnaya kniga Troice- Sergieva monastyrja / Izd. podg. E. N. Klitina, T. N. Manush-
ina, T. V. Nikolaeva. M.: Nauka, 1987. — 439 s. (in Old Russian and Russian).

52. Vologodsko- Permskaja letopis' // Polnoe sobranie russkih letopisej. T. 26. M.: 
Rukopisnye pamyatniki Drevnej Rusi, 2006. — XV, 413 s. (in Old Russian).

53. Yaganov A. V. Ob istochnikah datirovki pamyatnikov «Bezheckogo verhu Nikoly 
Chudotvortsa Bezheckogo monastyrya» // Arhitekturnoe nasledstvo. 2012. Vyp. 57. S. 51–66.

54. Zernova A. S. Knigi kirillovskoj pechati, izdannye v Moskve v 16–17 vekah. Svodnyj 
katalog. M.: tip. VGBIL, 1958. — 152 s. (in Russian).

55. Zhitie arkhimandrita Troitse- Sergieva monastyrja Dionisĳa // Biblioteka literatury 
Drevnej Rusi. T. 14: Konets 16 — nachalo 17 veka. SPb.: Nauka, 2006. S. 356–463 (in Old 
Russian and Russian).

56. Zhitie i podvigi prepodobnogo otsa nashego igumena Nikona, uchenika blazhennogo 
Sergĳa Chudotvorca // Biblioteka literatury Drevnej Rusi. T. 12: 16 vek. SPb.: Nauka, 2003. 
S. 80–117 (in Old Russian and Russian).

57. Zhitie Kirilla Belozerskogo // Biblioteka literatury Drevnej Rusi. T. 7: Vtoraya 
polovina 15 veka. SPb.: Nauka, 1999. S. 132–217 ((in Old Russian and Russian).

58. Zhitie Sergiya Radonezhskogo // Biblioteka literatury Drevnej Rusi. T. 6: 14 — se-
redina 15 v. SPb.: Nauka, 1999. S. 254–411 (in Old Russian and Russian).

Статья поступила в редакцию 7.06.2025; одобрена после рецензирования: 
26.06.2025; принята к публикации 13.07.2025.

The article was submitted 7.06.2025; approved after reviewing: 26.06.2025; ac-
cepted for publication 13.07.2024.

Авдеев А. Г. К  вопросу об эволюции древнейшего участка некрополя Троице- Сергиева монастыря в начале...



194

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025
П

ри
ло

ж
ен

ие

Сп
ис

ок
 п

ог
ре

бё
нн

ы
х 

у 
ю

ж
но

й 
ст

ен
ы

 Т
ро

иц
ко

го
 с

об
ор

а 
Тр

ои
це

-С
ер

ги
ев

а 
м

он
ас

ты
ря

Да
та

Ар
хи

те
кт

ур
-

но
е 

со
ор

уж
е-

ни
е

(И
л.

 2
)

И
мя

 п
ог

ре
бё

нн
ог

о
Зо

на
 п

ог
ре

бе
ни

я

Зо
на

 св
ят

ос
ти

(и
л.

 2
)

Зо
на

 зн
ат

и
(И

л.
 3

)
Зо

на
 ц

ер
ко

вн
ы

х 
ие

ра
рх

ов
(И

л.
 2

)

Зо
на

 в
ла

ст
ей

 
Тр

ои
це

-С
ер

ги
е-

ва
 м

он
ас

ты
ря

(И
л.

 2
)

1
2

3
4

5
6

7

13
92

 г.
, 

25
 се

нт
яб

ря
Де

ре
вя

нн
ая

 
Тр

ои
цк

ая
 

це
рк

ов
ь

П
рп

. С
ер

ги
й 

Ра
до

-
не

ж
ск

ий
У 

ю
ж

но
й 

вн
ут

ре
нн

ей
 

ст
ен

ы
 

де
ре

вя
нн

ой
 

Тр
ои

цк
ой

 
це

рк
ви

; 
по

сл
е 

14
23

 г
. 

м
ощ

и 
пе

ре
не

се
ны

 в
 к

ам
ен

-
ны

й 
Тр

ои
цк

ий
 с

об
ор

 
к 

ю
ж

но
й 

ст
ен

е
14

02
 г.

, 6
 м

ая
М

их
аи

л,
 е

пи
ск

оп
 

См
ол

ен
ск

ий
У 

ю
ж

но
й 

вн
еш

не
й 

ст
ен

ы
 д

ер
ев

ян
но

й 
Тр

ои
цк

ой
 ц

ер
кв

и,
 

на
пр

от
ив

 гр
об

а 
пр

п.
 

Се
рг

ия
 Р

ад
он

еж
ск

о-
го

; м
ес

то
 за

хо
ро

не
-

ни
я 

ут
ра

че
но

14
22

–1
42

3 
гг

.
Ст

ро
ит

ел
ьс

т
во

 к
ам

ен
но

го
 Т

ро
иц

ко
го

 со
бо

ра
14

25
 г.

, 
11

 о
кт

яб
ря

?
Ра

до
не

ж
ск

ий
 

кн
яз

ь 
Се

мё
н 

Вл
ад

им
ир

ов
ич

, 
во

 и
но

це
х 

Са
вв

а

Ю
го

-з
ап

ад
ны

й 
уг

ол
 

Тр
ои

цк
ог

о 
со

бо
ра

; 
ме

ст
о 

по
гр

еб
ен

ия
 

от
ож

де
ст

вл
ен

о 
ми

тр
оп

ол
ит

ом
 

П
ла

то
но

м 
с м

ог
ил

ой
 

Ра
до

не
ж

ск
ог

о 
кн

яз
я 

Ан
др

ея
 В

ла
ди

ми
ро

-
ви

ча
; о

то
ж

де
ст

вл
е-

ни
е 

со
мн

ит
ел

ьн
о



195

14
26

 г.
, 

17
 н

оя
бр

я
П

рп
. Н

ик
он

 Р
ад

о-
не

ж
ск

ий
, и

гу
ме

н 
Тр

ои
це

-С
ер

ги
ев

а 
мо

на
ст

ы
ря

У 
ю

ж
но

й 
вн

еш
не

й 
ст

ен
ы

 Т
ро

иц
ко

го
 

со
бо

ра
, н

ап
ро

ти
в 

ра
ки

 п
рп

. С
ер

ги
я 

Ра
до

не
ж

ск
ог

о
14

75
 г.

, м
еж

ду
 

30
 се

нт
яб

ря
 

и 
4 

ок
тя

бр
я

Ф
ео

до
си

й 
(Б

ы
-

ва
ль

це
в)

, м
ит

ро
-

по
ли

т М
ос

ко
вс

ки
й

Бл
из

 м
ог

ил
ы

 св
т. 

Се
-

ра
пи

он
а

14
91

 г.
, 5

 и
ю

ля
Ва

си
ли

й 
М

ам
ы

-
рё

в,
 д

ья
к 

И
ва

на
 II

I
К 

ю
гу

 о
т м

ог
ил

ы
 

пр
п.

 Н
ик

он
а 

Ра
до

-
не

ж
ск

ог
о

14
93

/9
4 

г.
Ю

ри
й 

Ро
ма

но
в 

сы
н 

Ал
ек

се
ев

В 
2 

м 
к 

ю
гу

 о
т 

ю
ж-

но
й 

ст
ен

ы
 п

ап
ер

ти
 

со
вр

. С
ер

ап
ио

но
во

й 
па

ла
тк

и
15

16
 г.

, 
16

 м
ар

та
Св

т. 
Се

ра
пи

он
, 

ар
хи

еп
ис

ко
п 

Н
ов

-
го

ро
дс

ки
й

В 
па

ла
тк

е 
к 

за
па

ду
 

от
 ю

ж
но

го
 п

ор
та

ла
 

Тр
ои

цк
ог

о 
со

бо
ра

15
47

 г.
Ст

ро
ит

ел
ьс

т
во

 к
ам

ен
но

го
 Н

ик
он

ов
ск

ог
о 

пр
ид

ел
ьн

ог
о 

хр
ам

а

15
55

 г.
, 

27
 и

ю
ня

И
оа

са
ф,

 м
ит

ро
по

-
ли

т М
ос

ко
вс

ки
й

В 
па

ла
тк

е,
 б

ли
з м

о-
ги

лы
 св

т. 
Се

ра
пи

он
а

К 
ю

гу
 о

т з
он

ы
 

св
ят

ос
ти

15
64

 г.
, 

15
 о

кт
яб

ря
П

ёт
р 

Н
ик

ит
ин

 сы
н 

Ро
ма

но
ва

К 
ю

гу
 о

т з
он

ы
 

св
ят

ос
ти

15
64

/6
5 

г.
Ал

ек
си

й,
 е

пи
ск

оп
 

Во
ло

го
дс

ки
й

К 
ю

гу
 о

т п
ал

ат
ки

 
св

т. 
Се

ра
пи

он
а

15
65

 г.
, 

26
 о

кт
яб

ря
Ул

ья
на

, ж
ен

а 
За

-
ха

ри
и 

И
ва

но
ви

ча
 

О
чи

на
-П

ле
щ

ее
ва

К 
ю

гу
 о

т Н
ик

он
ов

-
ск

ог
о 

пр
ид

ел
а

не
 п

оз
дн

ее
 

15
70

 г.
, 

21
 се

нт
яб

ря

И
оа

са
ф,

 е
пи

ск
оп

 
Во

ло
го

дс
ки

й
К 

ю
гу

 о
т п

ал
ат

ки
 

св
т. 

Се
ра

пи
он

а

П
ро

до
лж

ен
ие

 н
а 

сл
. с

т
ра

ни
це

Авдеев А. Г. К  вопросу об эволюции древнейшего участка некрополя Троице- Сергиева монастыря в начале...



196

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

1
2

3
4

5
6

7

15
71

 г.
, 

22
 н

оя
бр

я
И

ва
н 

Дм
ит

ри
ев

ич
 

Во
ро

нц
ов

К 
ю

гу
 о

т Н
ик

он
ов

-
ск

ог
о 

пр
ид

ел
а

15
90

 г.
, 

27
 се

нт
яб

ря
И

ри
на

, ж
ен

а 
М

и-
ха

ил
а 

М
ат

ве
ев

ич
а 

Бу
лг

ак
ов

а

К 
ю

гу
 о

т Н
ик

он
ов

-
ск

ог
о 

пр
ид

ел
а

О
к.

 1
59

4 
г.

Ки
пр

иа
н,

 
ар

хи
ма

нд
ри

т 
Тр

ои
це

-С
ер

ги
ев

а 
мо

на
ст

ы
ря

К 
ю

гу
 о

т в
хо

да
 

в 
па

ла
тк

у 
св

т. 
Се

ра
пи

он
а

16
01

 г.
, 

9 
де

ка
бр

я
Ва

рс
он

оф
ий

 
Як

им
ов

, с
о-

бо
рн

ы
й 

ст
ар

ец
 

Тр
ои

це
-С

ер
ги

ев
а 

мо
на

ст
ы

ря

К 
ю

гу
 о

т в
хо

да
 

в 
па

ла
тк

у 
св

т. 
Се

ра
пи

он
а

16
03

 г.
, 

21
 д

ек
аб

ря
Ва

си
ли

й 
Ва

си
ль

е-
ви

ч 
Ко

ву
ро

с
К 

ю
гу

 о
т Н

ик
он

ов
-

ск
ог

о 
пр

ид
ел

а
16

03
 г.

, 
12

 се
нт

яб
ря

И
ва

н 
Ф

ёд
ор

ов
ич

 
Ба

см
ан

ов
К 

ю
гу

 о
т Н

ик
о-

но
вс

ко
го

 п
ри

-
де

ла
; н

ад
гр

об
ие

 
пе

ре
ме

щ
ен

о 
к 

ю
го

-в
ос

то
чн

ом
у 

уг
лу

 Н
ик

он
ов

ск
о-

го
 п

ри
де

ла
 К

 ю
гу

 
от

 п
ал

ат
ки

 св
т. 

Се
-

ра
пи

он
а;

 н
ад

гр
о-

би
е 

пе
ре

ме
щ

ен
о 

к 
ю

го
-в

ос
то

чн
ом

у 
уг

лу
 Н

ик
он

ов
ск

о-
го

 п
ри

де
ла

П
ро

до
лж

ен
ие

 п
ри

ло
ж

ен
ия



197

16
08

 г.
, 2

3 
се

н-
тя

бр
я

– 
16

10
 г.

, 
12

 я
нв

ар
я

О
са

да
 Т

ро
иц

е-
Се

рг
ие

ва
 м

он
ас

т
ы

ря
 в

ой
ск

ам
и 

Ян
а-

П
ет

ра
 С

ап
ег

и

16
10

 г.
, 

21
 а

пр
ел

я
Ва

рл
аа

м,
 

ар
хи

еп
ис

ко
п 

Во
ло

го
дс

ки
й

К 
ю

гу
 о

т п
ал

ат
ки

 
св

т. 
Се

ра
пи

он
а

16
15

 г.
, 3

0 
ма

я
Ф

ёд
ор

 
Гр

иг
ор

ье
ви

ч 
Ж

ел
яб

уж
ск

ий

К 
ю

гу
 о

т Н
ик

о-
но

вс
ко

го
 п

ри
де

ла
; 

на
дг

ро
би

е 
на

йд
е-

но
 in

 si
tu

16
23

 г.
Ра

сш
ир

ен
ие

 Н
ик

он
ов

ск
ог

о 
пр

ид
ел

ьн
ог

о 
хр

ам
а

16
27

 г.
, 

17
 м

ар
та

И
ос

иф
, 

ар
хи

ма
нд

ри
т 

Чу
до

ва
 м

он
ас

ты
ря

К 
ю

гу
 о

т в
хо

да
 

в 
па

ла
тк

у 
св

т. 
Се

ра
пи

он
а

16
30

 г.
, 

21
 я

нв
ар

я
П

аф
ну

ти
й 

Со
ло

ве
цк

ий
, 

ка
зн

ач
ей

 
Тр

ои
це

-С
ер

ги
ев

а 
мо

на
ст

ы
ря

К 
ю

гу
 о

т в
хо

да
 

в 
па

ла
тк

у 
св

т. 
Се

ра
пи

он
а

16
31

 г.
, 

11
 а

вг
ус

та
М

ар
ия

 (в
о 

ин
оц

ех
 

М
ар

ем
ья

на
), 

ж
ен

а 
Ва

си
ли

я 
Ст

еп
ан

ов
ич

а 
Во

лы
нс

ко
го

К 
ю

гу
 о

т Н
ик

он
ов

-
ск

ог
о 

пр
ид

ел
а

16
33

 г.
, 1

0 
ма

я
П

рп
. Д

ио
ни

си
й 

(З
об

ни
но

вс
ки

й)
, 

ар
хи

ма
нд

ри
т 

Тр
ои

це
-С

ер
ги

ев
а 

мо
на

ст
ы

ря

К 
ю

гу
 о

т в
хо

да
 

в 
па

ла
тк

у 
св

т. 
Се

ра
пи

он
а

Авдеев А. Г. К  вопросу об эволюции древнейшего участка некрополя Троице- Сергиева монастыря в начале...



198

Персоналии 
УДК 355231.3(092)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–3–198–208
EDN: ESTMNA

ПРАВОСЛАВНЫЙ ВОИН, ПАТРИОТ, 
СОЗИДАТЕЛЬ: СВЕТЛОЙ ПАМЯТИ 

ГЕНЕРАЛ- МАЙОРА НИКОЛАЯ ВОЛКОВА

Клейн Эдуард 
Григорьевич,

Военная академия 
радиационной, химической 

и биологической защиты 
имени Маршала Советского 

Союза С. К. Тимошенко, 
Кострома, Россия
e.kleyn71@list.ru

Чугунов Евгений 
Анатольевич,

Военная академия 
радиационной, химической 

и биологической защиты 
имени Маршала Советского 

Союза С. К. Тимошенко, 
Кострома, Россия 

chugunov.ea@gmail.com

Аннотация. В предложен-
ной статье авторы кратко рас-
крывают жизненный путь ге-
не рал- майора Н. Т. Волкова 
и его роль в создании и окорм-
лении храма святого велико-
мученика Георгия Победоносца 

© Клейн Э. Г., Чугунов Е. А., 2025.

ПЕРСОНАЛИИ

Ипатьевский вестник. 2025. №3 (31). С. 198–208
Ipatievsky vestnik. 2025. № 3 (31). Р. 198–208

Клейн Эдуард 
Григорьевич,
Военный дирижер Военной 
академии РХБЗ им. Маршала 
Советского Союза С.К. Тимо-
шенко, кандидат культуро-
логии, доцент. Заслуженный 
работник культуры РФ, 
заслуженный артист Ко-
стромской области
/ 
Klein Eduard Grigorievich,
Military conductor of the 
Military academy RHBZ named 
after Marshal of the Soviet 
Union S.K. Timoshenko, PhD 
in cultural studies, associate 
professor. Honored Worker of 
Culture of the Russian Feder-
ation, Honored Artist of the 
Kostroma Region

Чугунов Евгений 
Анатольевич,
Старший научный сотрудник 
Военной академии РХБЗ им. Мар-
шала Советского Союза С.К. 
Тимошенко, кандидат истори-
ческих наук, доцент, профессор 
Академии военных наук, член-
корреспондент Академии военно-
исторических наук
/
Chugunov Evgeny Anatolye-
vich, Senior Researcher of the 
Military academy RHBZ named 
after Marshal of the Soviet Union 
S.K. Timoshenko, PhD in histor-
ical sciences, associate professor, 
professor of the Academy of 
Military Sciences, Corresponding 
Member of the Academy of Mili-
tary-Historical Sciences



199

Клейн Э. Г., Чугунов Е. А. Православный воин, патриот, созидатель: светлой памяти генерал- майора Николая Волкова

при Военной академии радиационной, химической и биологической защиты имени 
Маршала Советского Союза С. К. Тимошенко в Костроме.

Ключевые слова: Костромское высшее военное командное училище химической 
защиты, генерал- майор Николай Волков, храм великомученика Георгия Победоносца

Для цитирования: Клейн Э. Г., Чугунов Е. А. Православный воин, патриот, созида-
тель: светлой памяти генерал- майора Николая Волкова // Ипатьевский вестник. 2025. 
№ 3. С. 198–208 https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3–198–208

PERSONNEL

ORTHODOX SOLDIER, PATRIOT, CREATOR: 
TO THE BLESSED MEMORY OF MAJOR GENERAL 

NIKOLAI VOLKOV
Eduard G. Klein,

Military Academy of Radiation, Chemical and Biological Protection named after 
Marshal of the Soviet Union S. K. Timoshenko, Kostroma, Russia, 

e.kleyn71@list.ru
Evgeny А. Chugunov

Military Academy of Radiation, Chemical and Biological Protection named after 
Marshal of the Soviet Union S. K. Timoshenko, Kostroma, Russia, 

chugunov.ea@gmail.com

Abstract. In this proposed article, the authors briefly describe the life of Major General 
N. T. Volkov and his role in the creation and maintenance of the Church of St. George the 
Great Martyr at the Military Academy of Radiation, Chemical, and Biological Defense named 
after Marshal of the Soviet Union S. K. Timoshenko in Kostroma.

Keywords: Kostroma Higher Military Command School of Chemical Protection, Major 
General Nikolai Volkov, Church of St. George the Victorious.

Citation: Klein E. G., Chugunov E. A. Orthodox soldier, patriot, creator: to the bless-
ed memory of major general Nikolai Volkov // Ipatievsky vestnik. 2025. № 3. Р. 198–208 
(In Russian). https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–3–198–208

В 
2025 ГОДУ исполняется 30 лет со дня освящения первого воинского храма 
России — святого великомученика Георгия Победоносца при Костромском 

высшем военном командном училище химической защиты (в настоящее вре-
мя — Военная академия радиационной, химической и биологической защиты 
имени Маршала Советского Союза С. К. Тимошенко). Одним из инициаторов 
и идейных вдохновителей строительства этого храма был начальник названно-
го выше военного училища того генерал- майор Николай Тимофеевич Волков. 
Судьбе и деяниям этого советского и российского военачальника посвящена 
наша научная статья.

Николай Волков родился 8 декабря 1951 года в многодетной семье железно-
дорожника Тимофея Емельяновича и домохозяйки Ефросиньи Платоновны Вол-



200

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

ковых в частном секторе на окраине города Могилева Белорусской ССР. В семье 
росло четверо сыновей: Евгений, Василий, Иван и Николай (самый младший 
из братьев). В 1959 году Николай пошел в Могилевскую среднюю школу № 26. 
Учился прилежно, старательно, проявляя усидчивость и трудолюбие в учебе. 
Уже в шестом классе он твердо решил посвятить свою жизнь службе в армии. 
С той поры неуклонно следовал намеченной цели.

В 1969 году, после окончания школы, поступил в Саратовское высшее 
военно- химическое командное училище. Учеба в этом военно- учебном заве-
дении приравнивалась к обучению в хорошем институте. Здесь из обычного 
паренька, мало чем отличавшегося от сверстников, был подготовлен достой-
ный офицер, которому после выпуска было предложено стать командиром 
курсантского взвода в родном училище. Спустя семь лет, в феврале 1976 года, 
лейтенант Н. Т. Волков стал командиром роты обеспечения учебного процесса 
того же училища. Преподаватели технических кафедр высоко ценили ответ-
ственное отношение командира роты к занятиям по специальной подготовке. 
Они знали, что если произойдет  какая-то поломка, старший лейтенант Волков 
лично устранит неисправность. Работа с техникой часто происходит с высоким 
напряжением физических и нервных сил, отнимает много времени. Как заве-
дено в большинстве технических подразделений, в случае выхода из строя того 
или иного агрегата или ходовой части начинается начальственный «разгон», 
сопровождающийся ненормативной лексикой, оскорблениями и наказаниями. 
В роте старшего лейтенанта Волкова ничего подобного не происходило. Он сам 
никогда не выходил из себя и не допускал накала страстей у подчиненных. Офи-
цер строго следил за тем, чтобы все следовали его примеру. Будучи сдержанным 
и спокойным, вселял спокойствие и выдержку в своих подопечных

Заметив незаурядность молодого офицера, его выдающиеся способности 
в работе с подчиненными военнослужащими, а также высокую культуру, коман-
дование Саратовского высшего военно- инженерного училища химической за-
щиты в сентябре 1977 года ходатайствовало о назначении старшего лейтенанта 
Волкова на должность начальника курса инженерного факультета училища.

В это время будущий генерал начал усиленно готовиться к поступлению 
в академию. Прослужив два года в должности начальника курса, он успешно 
сдал вступительные экзамены и 1 сентября 1979 года сел за парту слушателя 
командного факультета Военной академии химической защиты имени Марша-
ла Советского Союза С. К. Тимошенко (располагавшейся тогда в Москве). Учеба 
шла легко и успешно. Николай Тимофеевич по всем предметам обучения имел 
только отличные оценки. Так было не случайно, поскольку многие дисциплины, 
входящие в программу вуза, офицер пытался прежде освоить самостоятельно. 
Поэтому, многое что преподавали в академии, он просто повторял. В составе 
парадного расчета академии неоднократно принимал участие в военных пара-
дах на Красной площади.

В июне 1983 года к тому времени уже майор Волков закончил академию 
с золотой медалью и получил назначение на должность начальника химиче-
ской службы 12 гвардейской танковой дивизии Группы Советских вой ск в Гер-
мании. Здесь он служил в течение трех лет, пройдя еще должность командира 



201

349 отдельного батальона засечки 
и разведки. На базе его батальона 
очень часто проходили вой сковые 
учения и командно- штабные тре-
нировки с участием высшего руко-
водства химических вой ск армии 
и Группы Советских вой ск в Гер-
мании.

Особой вехой в жизни Нико-
лая Тимофеевича стала его служба 
с 1986 по 1989 гг. в должности ко-
мандира полка в городе Шиханы 
Саратовской области. Здесь офи-
цер проявил свои лучшие органи-
заторские, командные, да и просто 
человеческие качества. Службу 
в Шиханах он с большой теплотой 
часто вспоминал впоследствии, на-
ходясь уже на Костромской земле.

К лету 1989 года комиссиями, работавшими в Костромском высшем воен-
ном командном училище химической защиты по приказанию начальника хи-
мических вой ск Министерства обороны СССР, Героя Советского Союза генерал- 
полковника В. К. Пикалова, был выявлен целый ряд значительных недостатков. 
Требовалось серьезно пересмотреть организацию учебного и воспитательного 
процесса, провести кадровые перестановки должностных лиц. Прежде всего, 
надо было найти нового начальника училища, который смог бы организовать 
процессы модернизации училища и его учебно- воспитательной работы. Вни-
мание генерал- полковника Пикалова остановилось на подполковнике Волкове, 
и далеко не случайно. Начальник вой ск знал его как эрудированного и весьма 
перспективного офицера. А потому и остановил свой кадровый выбор именно 
на нем. 20 июля 1989 года приказом Министра обороны СССР подполковнику 
Волкову Николаю Тимофеевичу досрочно было присвоено звание «полковник», 
а 2 августа 1989 года он был назначен на должность начальника Костромского 
высшего военного командного училища химической защиты, сменив на этой 
должности генерал- майора М. Е. Мищенкова (1933–2022).

Деятельность нового начальника училища достаточно быстро стала да-
вать хорошие плоды. Улучшились результаты в учебно- воспитательном про-
цессе, службе вой ск и воинской дисциплине. Произошло коренное измене-
ние морально- нравственной атмосферы в воинских коллективах. Полковник 
Н. Т. Волков, учитывая мнение курсантов и офицеров, изменил режим увольне-
ния курсантов из расположения, разрешил выпускному курсу проводить вечера 
отдыха с женами и невестами в кафе училища, причем сервировка столов до-
пускала наличие шампанского и сухих вин. Простые, мало чем привлекающие 
внимание решения начальника училища потребовали большой подготовитель-
ной работы и хорошей организации при их выполнении.

Вручение генерал-майору Н. Т. Волкову (слева) ор-
дена «За военные заслуги» представителем Глав-
ного военно-политического управления ВС РФ. 
Фото 1994 г.

Клейн Э. Г., Чугунов Е. А. Православный воин, патриот, созидатель: светлой памяти генерал- майора Николая Волкова



202

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Была усовершенствована материальная база: построены новый учебный 
корпус, кафе, спортивный зал. На месте бывших Мичуринских казарм появился 
большой строевой плац. Несколько позже состоялось торжественное открытие 
современной курсантской столовой.

Уже в первые месяцы своей службы в Костроме Николай Тимофеевич су-
мел наладить тесное и плодотворное взаимодействие с руководителями города 
и области, главой епархии, ректорами костромских вузов.

24 октября 1991 года полковнику Волкову Николаю Тимофеевичу Указом 
Президиума Верховного Совета СССР было присвоено высшее воинское звание 
«генерал- майор».

В училище всегда на высоком художественном уровне звучал многоголо-
сый хор курсантских батальонов и рот. Долгое время хоровым пением с кур-
сантами занимался заслуженный работник культуры РФ Петр Афанасьевич 
Букатчук (р. 1944). С большим уважением начальник относился к военному 
оркестру и военным музыкантам, поддерживая и поощряя любимый в вой-
сках и Костромской области творческий коллектив. Для размещения оркестра 
по указанию Н. Т. Волкова были выделены и оборудованы прекрасные помеще-
ния: оркестровая студия, нотная библиотека, классы для одиночных занятий 
и отдыха солдат и воспитанников. Военные музыканты всегда с теплотой вспо-
минают генерала и те годы, когда он командовал училищем.

Генерал Волков принял большое участие в деле увековечения памяти 
генерал- майора Евгения Яковлевича Лебедева (1919–2005), первого началь-
ника Костромского высшего военного командного училища химической за-
щиты, фронтовика, почетного гражданина города Костромы. По приглашению 
генерала Волкова он постоянно принимал участие в различных мероприятиях, 
проходивших в стенах училища. Вспоминается, как 23 ноября 1999 года на пла-
цу училища в честь 80-летия генерала Лебедева состоялось торжественное по-
строение офицеров и курсантов, которое завершилось прохождением торже-
ственным маршем перед легендарным фронтовиком.

По инициативе Н. Т. Волкова на работу в училище была приглашена по-
четный гражданин города Костромы, известный музыкальный просветитель 
и педагог Алла Валентиновна Москвина (1929–2007). Новаторским шагом ста-
ло введение новых факультативных дисциплин, расширяющих нравственный 
кругозор курсантов и офицеров. В стенах училища стало традицией регулярно 
проводить выставки костромских художников. Открытие выставок проходило 
в торжественной обстановке, с участием общественности и творческой интел-
лигенции города.

В 1999 году при активном личном участии генерала Волкова совместными 
усилиями Костромского государственного университета имени Н. А. Некрасова 
и Костромского филиала Военного университета радиационной, химической 
и биологической защиты (так в то время называлось училище) было создано 
Волжско- Вятское отделение Академии военно- исторических наук. Николай Ти-
мофеевич был избран членом- корреспондентом названной Академии, уделял 
много внимания мероприятиям, проводившимся на Костромской земле под ее 
эгидой, работал в составе редакционной коллегии научного и публицистиче-



203

ского журнала «Волжский рубеж», издававшегося совместно с Костромским 
государственным университетом 1.

5 мая 1995 года на территории училища был освящен храм святого вели-
комученика Георгия Победоносца. Именно этот воинский храм стал первым 
в истории России после 1917 года, построенным руками самих воинов. Его 
строительство, которое шло в течение года, благословил Патриарх Москов-
ский и всея Руси Алексией II во время посещения училища в 1994 году. На-
стоятелем нового храма был назначен выпускник Ленинградского Высшего 
Военно- Морского училища имени М. В. Фрунзе иерей (в настоящее время —
протоиерей) Олег Новиков (р. 1965), к тому времени окончивший Костром-
ское духовное училище. Храм органично вошел в состав военно- исторического 
и культурного центра Костромского военного училища, стал архитектурным 
украшением улицы Горького.

Вот как вспоминает протоиерей Олег о том времени: «1 апреля 1995 года 
архиепископ Костромской и Галичский Александр подписал Указ о моем на-
значении настоятелем храма. Я сразу включился в работу по завершению его 
строительства. Изначально стройку курировал протоиерей Валерий Бунтеев, 
хорошо разбиравшийся в живописи и искусстве. В связи с тем, что на покупку 
икон средств не хватало, были закуплены типографские изображения. Именно 
такие изображения на мягком материале сейчас используются в походных во-
инских храмах. Колонны для иконостаса тиражировали методом гипсоотливки. 
За их основу были взяты колонны церкви Иоанна Златоуста. Я благодарен своим 
помощникам, трудившимся на строительстве нашего воинского храма. Среди 
них — офицеры Олег Карташов и Сергей Куриный, а также старший прапорщик 
Валерий Данильченко. С большой теплотой также вспоми наю художника Ольгу 
Васильевну Зеленину, вложившую душу в оформление интерьера храма».

1 Волжский рубеж. Научный и публицистический журнал. 2000. № 1. С. 2.

Генерал-майор 
Н. Т. Волков 
(3-й слева) 
с участника-
ми освяще-
ния храма 
великомуче-
ника Георгия 
Победоносца. 
Фото 1995 г.

Клейн Э. Г., Чугунов Е. А. Православный воин, патриот, созидатель: светлой памяти генерал- майора Николая Волкова



204

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

В середине 1990-х гг. Кострому 
неоднократно посещали журналисты 
различных армейских изданий, осве-
щая перемены, проходившие в стенах 
училища под руководством Николая 
Тимофеевича. В декабре 1994 года 
корреспондент «Красной звезды» Вла-
димир Березко рассказал читателям 
о деятельности кафедры общественных 
наук и военно- исторического центра 
по воспитанию курсантов. В заключе-
ние он сообщал: «А логически заверша-
ет центр православный храм Святого 
Великомученика Георгия Победоносца, 
который оборудуется в существующем 
здании, и его планируется открыть 
к 6 мая будущего года — Дню Георгия 
Победоносца. На его создание, кстати, 
меценаты пожертвовали уже 21 мил-
лион руб лей» 1.

В апреле 1995 года училище посе-
тил министр обороны Российской Феде-
рации, Герой Советского Союза генерал 
армии П. С. Грачев. Осмотрев военно- 
исторический центр и строящийся 
храм, министр обороны дал высокую 
оценку стилю руководства и методам 
работы командования училища.

Ниже позволим себе привести фрагмент воспоминаний члена Обществен-
ной палаты РФ, заместителя председателя Общественной палаты Костромской 
области, доктора технических наук, профессора В. В. Булатова, занимавшего 
в те годы должность заместителя начальника училища по учебной и научной 
работе. «В конце 1992 года из Управления военного образования пришли ука-
зания о введении в дисциплину «Философия» раздела «Религиоведение». Под 
руководством преподавателей кафедры общественных наук курсанты нача-
ли посещать Богоявленский кафедральный собор, а владыка Александр (архи-
епископ Костромской и Галичский — авт.) направлял в училище священников 
для проведения занятий. В это же время генерал Волков стал размышлять 
о строительстве в училище своего воинского храма. Первоначально возникла 
идея оборудовать и освятить молельную комнату на базе кафедры обществен-
ных наук, но от этой мысли мы отказались и приступили к поиску площадки 
для строительства полноценного храма. Найдя наиболее подходящее место 
и получив благословение владыки Александра, началось строительство. Когда 

1 Березко В. Интеллектуалы в погонах, или что необходимо для воспитания гармонично раз-
витой личности в военном вузе // Красная звезда. 1994. 4 декабря.

Генерал-майор Н. Т. Волков, художник 
И. А. Козлов и генерал-полковник 
С. В. Петров в военно-историческом 
центре Военного училища. 
Фото 1999 г.



205

бульдозер копал котлован, пошла вода, но с этими трудностями справились. 
Курсанты работали с душой и большой отдачей. Среди них нашлись отличные 
каменщики и специалисты других рабочих профессий. Были даже художники. 
Курировал стройку заместитель начальника училища полковник Василий Сте-
панович Сажин. В 1995 году в Костромской гарнизон прибыл министр обороны 
России генерал армии Павел Сергеевич Грачев. Посещение училища не входило 
в его планы, но по предложению владыки Александра он заехал сюда на следую-
щий день после инспектирования Костромской ракетной дивизии. Министру 
представили небольшую театральную постановку, подготовленную народной 
артисткой России Ириной Аркадьевной Аркадьевой, а также еще не достроен-
ный храм. После этого он зашел в помещение офицерского собрания, где подвел 
итоги и сказал много добрых слов в адрес начальника училища»1.

В 1995 году в военно- учебном заведении работал известный журналист 
Юрий Грибов. На страницах газеты «Красная звезда» он рассказал читателям:

«Центр построили раньше срока, через полгода, используя стены старой ка-
зармы. Возглавил его Петр Шаховал. Помещения получились великолепные, та-
лантливо расписанные художником. Здесь разместились военно- исторические 
экспозиции, гостиные Офицерского собрания, творческие мастерские. Центр 
стал теперь основной базой проведения воспитательных мероприятий, игр 
и спектаклей курсантов. <…>

А вскоре и храм был готов. Его благословил сам Патриарх Московский 
и Всея Руси Алексий II. Теперь здесь идет служба. Возглавляет этот малень-
кий военный приход отец Олег. Он из офицеров- запасников, гарнизонную жизнь 
знает. Из храма есть дверь на улицу, и вой ти в него может любой городской 
житель. <…>

В апреле в Кострому приезжал министр обороны России генерал армии Па-
вел Грачев. Он осмотрел училище и дал высокую оценку воспитанию курсантов 
средствами культуры и искусства» 2.

1 Булатов В. В. Воспоминания. Рукопись.
2 Грибов Ю. Какие химики без муз… // Красная звезда. 1995. 24 октября.

Генерал-майор 
Н. Т. Волков с юнар-
мейцами на празд-
новании 400-летия 
со дня первого 
упоминания о городе 
Мантурово. 
Фото 2017 г.

Клейн Э. Г., Чугунов Е. А. Православный воин, патриот, созидатель: светлой памяти генерал- майора Николая Волкова



206

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Посетивший в 1996 году училище журналист газеты «Красная звезда» С. По-
пов отмечал: «Курсанты и крестятся в церкви, и даже венчаются. Меняет ли 
это людей? Трудно сказать. Но  как-то после храма пойти “начудить” желаний 
не появляется» 1.

Надо сказать, что Патриарх Московский и всея Руси Алексий II посещал во-
енное училище и в августе 2002 года, во время своего архипастырского визита 
в Костромскую епархию. В дни празднования 850-летия Костромы он осмотрел 
экспозицию военно- исторического центра, прослушал небольшую концерт-
ную программу с участием военного оркестра и хора, а также освятил колокола 
на построенной совместными усилиями военно- учебного заведения, Костром-
ской епархии и меценатов менее чем за четыре месяца звоннице. Первые удары 
в большой колокол совершили Святейший патриарх, губернатор Костромской 
области В. А. Шершунов и протоиерей Олег. Под звуки «Славься» из оперы 
«Жизнь за царя» Михаила Глинки и колокольный перезвон Патриарх и сопро-
вождающее его духовенство проследовали по территории училища 2.

Вспоминается, что генерала Волкова нередко можно было увидеть среди 
молящихся в Свято- Георгиевском храме. Благодаря его попечению, в 2002 году 
художником Владимиром Смирновым (братом благочинного Солигаличского 
благочиния протоиерея Александра Смирнова) были расписаны стены храма. 
По мере возможности генерал принимал участие и в крестных ходах по улицам 
Костромы в дни празднования Феодоровской иконы Божией матери.

За большой вклад в развитие сотрудничества Вооруженных сил и Русской 
Православной Церкви генерал- майор Николай Тимофеевич Волков удостоен 
высоких наград Русской Православной Церкви — орденов святого благоверного 
князя Дмитрия Донского, святого Даниила Московского и орденом Преподоб-
ного Сергия Радонежского, а также целого ряда наград Костромской епархии.

Именно благодаря труду генерала Волкова по совершенствованию учеб но- 
методической и научной базы училища, отлаженному воспитательному и учеб-
ному процессу, созданному им коллективу профессорско- преподавательского 
состава смогло состояться решение правительства и руководства Вооружен-
ных сил России о переводе Военной академии РХБ защиты из Москвы на базу 
Костромского военного училища (хотя в качестве альтернативных вариантов 
рассматривались Тамбовское и Саратовское училища).

В соответствии с распоряжением Правительства Российской Федерации 
№ 473-р от 10 апреля 2006 г. и директивой Министра обороны Российской Фе-
дерации № Д-30 от 18 мая 2006 г. об организационных мероприятиях, проводи-
мых в вой сках радиационной, химической и биологической защиты в 2006 году, 
к 1 августа 2006 года Костромское высшее военное командно- инженерное учи-
лище радиационной, химической и биологической защиты (военный институт) 
было переформировано в структурное подразделение Военной академии ради-
ационной, химической и биологической защиты имени Маршала Советского 
Союза С. К. Тимошенко (г. Кострома).

1 Попов С. Генерал и его курсанты // Красная звезда. 1996. 1 июля.
2 Клейн Э. Г. Военная музыка в современной церковной жизни Костромы // Ипатьевский вест-

ник. 2021. № 2 (14). С. 98–102.



207

Указом Президента Российской Федерации от 12 июня 2006 года 
№ 596 года и приказом Министра обороны Российской Федерации от 13 июня 
2006 года генерал- майор Н. Т. Волков был досрочно уволен в запас по состоянию 
здоровья. 16 июня 2006 года генерал, в течение 17 лет возглавлявший училище, 
сдал дела и должность.

После увольнения в запас Николай Тимофеевич продолжал активно тру-
диться на благо Костромского края. 7 августа 2006 года он был назначен на-
чальником департамента строительства Администрации Костромской области. 
Затем служил на должностях государственной гражданской службы: замести-
телем и советником губернатора Костромской области, имел классный чин 
действительного государственного советника Костромской области 3 клас-
са. Работал и в других сферах. В 2012 году был назначен на непростую долж-
ность председателя Костромского регионального отделения ДОСААФ России, 
а в 2016 году возглавил юнармейское движение Костромской области.

23 ноября 2017 года генерал- майор запаса Николай Тимофеевич Волков 
ушел из жизни 1. Отпевание проходило в любимом генералом храме великому-
ченика Георгия Победоносца. Его совершал протоиерей Олег Новиков. Похо-
ронен Н. Т. Волков на Костромском кладбище рядом с церковью иконы Божией 
Матери «Всех скорбящих Радость».

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Березко В. Интеллектуалы в погонах, или что необходимо для воспитания 

гармонично развитой личности в военном вузе // Красная звезда. 1994. 4 декабря.
2. Волжский рубеж. Научный и публицистический журнал. 2000. № 1. С. 2.

1 Ушел из жизни генерал- майор Николай Волков. Некролог // Северная правда. 2017. 29 ноя-
бря.

Похороны генерал-майора Н. Т. Волкова. Фото 2017 г.

Клейн Э. Г., Чугунов Е. А. Православный воин, патриот, созидатель: светлой памяти генерал- майора Николая Волкова



208

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

3. Грибов Ю. Какие химики без муз… // Красная звезда. 1995. 24 октября.
4. Дружнев В. Здравия желаем, товарищ генерал! // Костромская народная газе-

та. 2006. 3 мая.
5. Клейн Э. Г. Военная музыка в современной церковной жизни Костромы // Ипа-

тьевский вестник. 2021. № 2 (14). С. 98–102.
6. Клейн Э. Г. «Нашей юности оркестр…». Из истории духового оркестра Военной 

академии радиационной, химической и биологической защиты. Монография. Кострома: 
Издательство «Военная академия радиационной, химической и биологической защиты 
имени Маршала Советского Союза С. К. Тимошенко, 2020. — 224 с.

7. Попов С. Генерал и его курсанты // Красная звезда. 1996. 1 июля.
8. Ушел из жизни генерал- майор Николай Волков. Некролог // Северная правда. 

2017. 29 ноября.

REFERENCES
1. Berezko V. Intellektualy` v pogonax, ili chto neobxodimo dlya vospitaniya gar-

monichno razvitoj lichnosti v voennom VUZe // Krasnaya zvezda. 1994. 4 dekabrya.
2. Volzhskĳ rubezh. Nauchny`j i publicisticheskĳ zhurnal. 2000. № 1. S. 2.
3. Gribov Yu. Kakie ximiki bez muz… // Krasnaya zvezda. 1995. 24 oktyabrya.
4. Druzhnev V. Zdraviya zhelaem, tovarishh general! // Kostromskaya narodnaya 

gazeta. 2006. 3 maya.
5. Klejn E .̀ G. Voennaya muzy`ka v sovremennoj cerkovnoj zhizni Kostromy` // 

Ipat`evskĳ vestnik. 2021. № 2 (14). S. 98–102.
6. Klejn E .̀ G. «Nashej yunosti orkestr…». Iz istorii duxovogo orkestra Voennoj 

akademii radiacionnoj, ximicheskoj i biologicheskoj zashhity`. Monografiya. Kostroma: 
Izdatel`stvo «Voennaya akademiya radiacionnoj, ximicheskoj i biologicheskoj zashhity` imeni 
Marshala Sovetskogo Soyuza S. K. Timoshenko, 2020. — 224 s.

7. Popov S. General i ego kursanty` // Krasnaya zvezda. 1996. 1 iyulya.
8. Ushel iz zhizni general- major Nikolaj Volkov. Nekrolog // Severnaya pravda. 2017. 

29 noyabrya.

 Статья поступила в редакцию 28.02.2025; одобрена после рецензирования 
13.03.2025; принята к публикации 5.04.2025.

The article was submitted 28.02.2025; approved after reviewing 13.03.2025; ac-
cepted for publication 5.04.2025.



209
© Костромская митрополия, 2025.

НАУЧНАЯ ЖИЗНЬ

Ипатьевский вестник. 2025. №3 (31). С. 209–214
Ipatievsky vestnik. 2025. № 3 (31). Р. 209–214

Редакторская заметка 
УДК 947.084(064)+281.93(064) 
EDN: ZDMYBG

ПРЕЗЕНТАЦИЯ НАУЧНЫХ ИЗДАНИЙ

Михаил Иванович Жигалов
Костромская духовная семинария, Кострома, Россия,

brfhec2@yandex.ru
ORCID: 0000–0002–9789–5386

В
О ВТОРНИК 2 сентября 2025 года в читальном зале Государственного архи-
ва Костромской области (г. Кострома, ул. Северной Правды, 24) состоялась 

презентация двух новых монографий:
Книга 1. Глава Костромской митрополии, митрополит Костромской и Не-

рехтский Ферапонт (Кашин). «“Радуйся, Дево, христиан похвало”. Из истории 
литургического почитания чудотворной Феодоровской иконы Божией Матери»; 
выпущена к празднику святого образа (29 августа).

Книга 2. Священник Георгий Андрианов, директор Церковного научно- 
исследовательского центра Костромской митрополии. «Маршал Василевский: 
духовные корни полководца»; издана к юбилейным датам сентября 2025 года: 
к 80-летию Победы на милитаристской Японией и к 130-летию со дня рождения 
военачальника.

Мероприятие вёл директор ГАКО Сергей Адольфович Попов.
Открылась презентация с выступления митрополита Костромского и Не-

рехтского Ферапонта, который обстоятельно рассказал о своём фундаменталь-
ном исследовании. Книга владыки составляет важную часть ещё более крупного 
научного труда, посвящённого Всероссийской святыне — чудотворной Феодо-
ровской иконе Божией Матери.

Собравшиеся дали единодушную высокую оценку столь важной работе, ко-
торая впервые открывает, систематизирует и анализирует весь массив истори-
ческих источников. Владыка митрополит поблагодарил за искреннее внимание 
к его научной работе и ответил на вопросы.

Затем выступил священник Георгий Андрианов, который представил свою 
книгу, посвящённую маршалу А. М. Василевскому, выпускнику Костромской 
духовной семинарии 1915 года.



210

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

Далее прозвучали краткие сообщения гостей из Кинешемской епархии 
Ивановской митрополии: главы администрации Батманского сельского по-
селения Сергея Вячеславовича Рыжалова (где прошли юные годы полководца) 
и иеромонаха Агапита (Федасова), настоятеля Вознесенской церкви в д. Кобы-
лино (быв. Ново- Покровское, где служил отец маршала).

Небольшими наблюдениями о книге поделились её рецензенты: митропо-
лит Ферапонт, костромской краевед Галина Вольдемаровна Брезгина и кине-
шемский краевед Евгений Павлович Новиков.

Итог мероприятию подвёл доктор исторических наук, профессор Костром-
ского государственного университета Андрей Михайлович Белов. В заключении 
прошла автограф- сессия.

Костромская митрополия благодарит директора ГАКО С. А. Попова и со-
трудников архива за высокий уровень организации мероприятия. Выбор пло-
щадки обусловлен тем, что обе книги основаны, в том числе, на материалах 
ГАКО.

1. Слово митрополита

Фото: Дмитрий Ремезов (1-5, 7-9), Анастасия Фишер (6, фото на задней обложке).



Михаил Иванович Жигалов. Презентация научных изданий

211

2. Священник Георгий Андрианов и директор ГАКО С. А. Попов

3. Гость из Кинешемской епархии 
Е.П. Новиков

4. Профессор А. М. Белов 



212

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

5. Гости из Кинешемской епархии: иером. Агапит и С.В. Рыжалов

6. Автограф-сессия



Михаил Иванович Жигалов. Презентация научных изданий

213

9. Специальный гость – ректор КГУ Д.В. Чайковский

7. Автограф-сессия 8. Г.В. Брезгина 



214

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 3 (31), 2025

P. S. В сентябре 2025 года кроме регионального этапа состоялись мос-
ковская и всероссийская презентации книги «Маршал Василевский: духовные 
корни полководца». Первая прошла 18 сентября в Москве в Центральном музее 
Вооружённых Сил России во время научно-практической конференции, пос-
вящённой 80-летию Победы над милитаристской Японией. Вторая — 23 сен-
тября на XVII международной научной конференции «Актуальные вопросы 
современного богословия и церковной науки» в Санкт-Пе тербургской духовной 
академии.

Самым дорогим отзывом о книге отца Георгия стали слова сына маршала 
Василевского — Игоря Александровича Василевского: «Лучшая книга о моём 
отце как человеке великого духа».



215

ПРИЛОЖЕНИЕ

ТРЕБОВАНИЯ К МАТЕРИАЛАМ 
ДЛЯ ПУБЛИКАЦИИ В ПЕЧАТНЫЙ СБОРНИК

• Объем статьи до 15 страниц.
• Текст статьи: шрифт TimesNewRoman 14, полуторный интервал (под-

страничные сноски: шрифт — 10 при одинарном межстрочном интервале), 
отступ — 1,25 см; поля: верхнее, нижнее, левое, правое — 2 см. Номера страниц 
не ставятся, автоматический перенос в словах отсутствует.

• Сноски имеют сквозную нумерацию по всей статье и располагаются 
внизу страниц; возможны полная и краткая форма описания ссылки.

• К статье должен быть приложен список ключевых слов (3–7) и аннотация 
объемом до 400 знаков, а также список цитируемой литературы.

• Ф.И.О. автора, сан, название статьи, ключевые слова и аннотация долж-
ны быть представлены на русском и английском языках.

• Текстовой файл должен быть сохранен в формате doc или rtf, иллюстра-
ции (не более 3-х в формате jpg). Графический материал (рисунки, чертежи, 
схемы, фотографии) должен быть высокого качества, если они содержат над-
писи, они должны быть хорошо читаемыми. Все изображения, содержащиеся 
в текстовом файле, должны быть дополнительно предоставлены отдельными 
файлами.

Оформление статьи:
• фамилия, имя, отчество автора/авторов, сан (полужирный курсив, вы-

равнивание по правому краю);
• ученая степень, ученое звание, почетное звание;
• город, название организации, которую Вы представляете;
• электронный адрес автора (отступ строки);
• контактный телефон;
• название статьи (без кавычек, строчными буквами, полужирным шриф-

том, выравнивание по центру, точка в конце не ставится);
• текст аннотации и ключевые слова на русском языке;
• текст статьи;
• список литературы;
• инициалы и фамилия автора/авторов, сан, название статьи, текст анно-

тации и ключевые слова на английском языке.

Редакция оставляет за собой право внесения в текст редакторских измене-
ний, не искажающих смысла статьи.

Материалы, не соответствующие предъявленным требованиям, редакция 
не рассматривает.

Решение о публикации принимается редакционной коллегией журнала.

Все статьи проходят обязательное внутреннее и/или внешнее ре-
цензирование.



Научное издание

«ИПАТЬЕВСКИЙ ВЕСТНИК»
Выпуск № 3 (31) 2025

Главный редактор — митрополит Костромской и Нерехтский Ферапонт 
(Кашин Дмитрий Витольдович)

Ответственный редактор — Жигалов М.И.
Корректор — Ветелина Л.Г.

Переводчик — Котяшкина Я.С.
Верстка и дизайн — Шаталов В.В. 

Дата выхода 21.10.2025. Цена свободная
ПИ №ТУ44-00304 от 28.05.2018 г.

Костромская митрополия Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)
156000, г. Кострома, ул. Богоявленская (Симановского), 26/37

Отпечатано в типографии «Линия График Кострома»:
г. Кострома, ул. Петра Щербины, 9а. 

Подписано в печать 07.10.2025.
Формат 60×90/16 (А5). Тираж 200 экз. Заказ №700.



РОССИЙСКИЙ ИНДЕКС
НАУЧНОГО ЦИТИРОВАНИЯ

Митрополит Костромской и Нерехтский Ферапонт и священник 
Георгий Андрианов на презентации своих книг в Государственном 

архиве Костромской области 2 сентября 2025 года

ПР958ПЕРЕЧЕНЬ ВАК

ОБЩЕЦЕРКОВНЫЙ 
ПЕРЕЧЕНЬ


